/ આપશા ભગવંતો

તીર્થંકર–ત્રિપુટી

શાંતિનાથ

કુંશુનાથ

અરનાથ

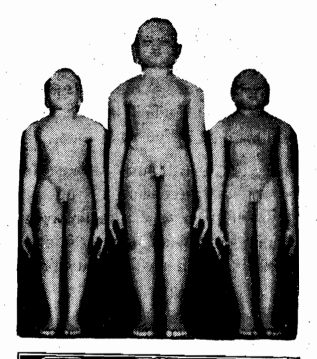
(મોક્ષ)

સમ્મેદશિખર

૨૧૬ : ભગવાન શાંતિનાથ

[ મહાપુરાક્ષ ]

[૧૬]



ચક્રવર્તી–ત્રિપુટી શાંતિનાથ કુંથુનાથ અરનાથ

(જન્મ) હસ્તિનાપુર



ભગવાન શાંતિનાથ

| * | ધ્રુવ-અચલ ને અનુપમ ગતિ પામેલ શાંતિનાથને,    | * |
|---|---------------------------------------------|---|
| * | કરું યાદ મારા આત્મમાં સમ્યકત્વભાવ જગાડીને;  | * |
| * | છે સુખ સાચું આત્મનું, ચાખી અહો મુજ આત્મમાં, | * |
| * | એ સિદ્ધસુખને સાધતો આવી રહ્યો તુજ પાસમાં.    | * |

હે પ્રભો શાંતિનાથ ! અત્યારે તો આપશ્રી સાધ્યરૂપ સિંહ થઈને સિદ્ધાલયમાં બિરાજી રહ્યા છો; ત્યાર પહેલાં જ્યારે આપ સંસારમાં હતા ત્યારે આપના અંતિમ બાર ભવોનો વિચાર કરતાં આપની આત્મસાધના નજર સામે તરવરે છે; સંસારની સર્વોત્કૃષ્ટ પદવીઓ ઇન્દ્રપદ, ચક્રવર્તીપદ ને તીર્થંકરપદની અચિંત્ય વિભૂતિને પામવા છતાં આપ તેમાં ક્યાંય લોભાયા નહિ; માત્ર ચૈતન્યના અતીન્દ્રિય વૈભવને જ આપે ઇષ્ટ ગણ્યો, ને કોઈપણ બાહ્યવૈભવથી સંતુષ્ટ થયા વગર અંતરના આત્મવૈભવને સાધવામાં જ આગળ વધતા ગયા. આપનું જીવનચરિત્ર વાંચતાં--વિચારતાં અમારા આત્મામાંયે આત્મસાધનાનો રંગ ચડી જાય છે...ને સંસારની વિભૂતિમાંથી મન ઊઠી જાય છે. આ રીતે આપનું આદર્શ જીવન અમને આત્મસાધનાનો રાહ બતાવે છે.

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૧૭

## [ મહાપુરાજ્ઞ ]

ચોવીસ તીર્થંકર ]

25

અહો શાંતિનાથ દેવ ! આવા સુંદર આદર્શરૂપે આપને ધ્યાનમાં લેતાં પજ્ઞ અમારા ચિત્તમાં કેવી શાંતિ થાય છે ! આવી આત્મસ્પર્શી શાંતિ સંસારના કોઈ વિષયોમાં ક્યાંય કદી થઈ ન હતી. દેવ ! આપ 'શાંતિના નાથ' છો... આપના ધર્મશાસનમાં અમને જે શાંતિ મળી છે તેના આપ રક્ષક છો, ને તેમાં વૃદ્ધિ કરીને પૂર્ણ શાંતિ પમાડનારા છો; તેથી ખરેખર આપ અમારા શાંતિ—નાથ છો. આપનું નામ પજ્ઞ શાંતિ છે; આપ સ્વયં શાંત ભાવરૂપ છો; ને આપનું સ્મરજ્ઞ અમારામાં પજ્ઞ શાંતિ જગાડનારું છે; તેથી આપને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

અહા, ત્રિલોકને પ્રતિબિંબિત કરનારું આપનું કેવળજ્ઞાનદંર્પણ મહાન ઉજ્જ્વળ ને આશ્ચર્યકારી છે, તેમાં અમારા મોક્ષનું સુંદર પ્રતિબિંબ દેખાઈ રહ્યું છે; એ જ્ઞાન અને જ્ઞેય બંને મહા મંગળરૂપ છે. હે પ્રભો ! આવા અપૂર્વ મંગલ-વિધાનપૂર્વક, હવે આપના અંતિમ બારભવોના વર્ષાનદ્વારા આપની આત્મસાધનાનો મહિમા કરીએ છીએ ને એવી ઉત્તમ આત્મસાધના માટે અમારા આત્માને પણ ઉલ્લસિત કરીને આપના માર્ગે આવીએ છીએ.

## ં [ઇતિ શ્રી મંગલાચરણ]

# ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ ૧૨ મો

# શ્રીષેશરાજા (ભાવિ તીર્થંકર) અને અનિંદિતા રાશી (ભાવિ ગશધર)

હે ભવ્યજીવો ! તમારા અંતરમાં ભગવંત પંચપરમેષ્ઠીને બિરાજમાન કરીને શાંત ભાવપૂર્વક, ભગવાન શાંતિનાથની આ મંગલ કથા સાંભળો : ભગવાન શાંતિનાથ પૂર્વે ૧૨ મા ભવે જંબુદ્ધીપના રત્નસંચયપુર નગરમાં શ્રીષેણ નામના રાજા હતા તેને સિંહનંદિતા તથા અનિંદિતા બે રાણીઓ હતી. (અનિંદિતાનો જીવ બારમા ભવે શાંતિનાથ પ્રભુનો ભાઈ--ચક્રાયુધ ગણધર થશે.) તે બંને રાણીઓને ઇન્દ્ર તથા ઉપેન્દ્ર નામના રાજકુમારો હતા.

તે નગરમાં સાત્યકી બ્રાહ્મણને સત્યભામા નામની પુત્રી હતી. તેના લગ્ન કપિલ બ્રાહ્મણ સાથે થયા (જે ખરેખર બ્રાહ્મણ નહિ પણ શૂદ્ર–દાસીપુત્ર હતો.) સત્યભામાએ જાણ્યું કે તેનો પતિ કોઈ કૂળવાન બ્રાહ્મણ નથી પણ હલકા સંસ્કારનો છે. આથી તે શીલવાન સ્ત્રીએ તે કપિલનો ત્યાગ કર્યો ને શ્રીષેણરાજાનું શરણ લઈને તેની રાણી સાથે રહેવા લાગી. આથી દુષ્ટ કપિલને શ્રીષેણ પ્રત્યે ક્રોધ થયો, અને સત્યભામાં ઉપર મોહ રહી ગયો.

ં એકવાર રાજા શ્રીષેણના મહાભાગ્યે બેં મુનિવરી તેના ઘરે પધાર્યા, શ્રીષેણે ભક્તિપૂર્વક તેમને આહારદાન કરીને ભોગભૂમિનું આયુ બાંધ્યું. ત્યારે બંને રાશીઓએ તેમજ સત્યભામાએ પણ તે મુનિરાજનો

આદરસત્કાર કરીને આહારદાનની અનુમોદના કરી, અને તે ત્રણેયે પણ ભોગભૂમિનું પુષ્ટય બાંધ્યું. એકવાર તે રાજા શ્રીપેણના બંને પુત્રો એક દાસી ઉપર મોહિત થઈને અંદરોઅંદર લડાઈ કરવા લાગ્યા; આથી રાજા શ્રીપેણ દુઃખી થયા. અને, ભોગમાં આસક્ત આ પુત્રો મારી આજ્ઞા પણ માનશે નહિ--એમ માનભંગથી દુઃખી થઈને તેણે (વિષફળ સૂંઘીને) પ્રાણ છોડ્યા. તેની સાથે તેની બંને રાણીઓ તેમજ સત્યભામાએ પણ પ્રાણ છોડ્યા...તે ચારે જીવો ક્યાં ઉપજ્યા ? તે હવે જાઓ.

\*

૨૧૮ : ભગેવાન શાંતિનાથ

/ આપશા ભગવંતો

# ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ ૧૧ મો (ભોગભૂમિમાં)

અજ્ઞાનભાવે પ્રાણત્યાગ કરીને, દાનપુષ્ટયના પ્રતાપે તે ચારે જીવો ધાતકીખંડની–ભોગભૂમિમાં અવતર્યા.

શ્રીષેણરાજા તથા અનિંદિતારાશી એ બંને ભોગભૂમિના આર્યપુરુષ થયા; અને સિંહનંદિતારાશી તથા સત્યભામા તે બંને, તેમની આર્યા-સ્ત્રી થઈ. અહીં શાસ્ત્રકાર કહે છે કે–દેખો, પાત્રદાનનો મહિમા ! —આ ચારે જીવો ઝેર સૂંઘીને અપમૃત્યુ (આપઘાત)થી મર્યા તોપણ દાનના પ્રતાપે તેઓ આ ભોગભૂમિની શુભગતિમાં ઊપજ્યા ને ત્યાં દેવ જેવા સુખો ભોગવવા લાગ્યા.

[પાછળથી, તે શ્રીષેણરાજાના બંને પુત્રો (ઇન્દ્ર તથા ઉપેન્દ્ર) દાસીકન્યા માટે લડતા હતા; ત્યારે મણિકુંડલ વિદ્યાધર (કે જે પૂર્વભવમાં તેમની માતા હતી) તેણે આવીને કહ્યું : 'અરે તમે કેમ લડો છો ? જે દાસીકન્યાને માટે તમે લડી રહ્યા છો, તે તો પૂર્વભવમાં તમારી નાની બહેન હતી.' આ સાંભળતાં જ બંને રાજકુમારો વૈરાગ્ય પામ્યા; તેમણે મુનિદીક્ષા લીધી ને શુદ્ધભાવથી આત્માને સાધીને કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવીને મોક્ષ પામ્યા; જીવના પરિણામનું આશ્ચર્ય તો જીુઓ !—કે જે પુત્રોના ઝગડાના નિમિત્તે શ્રીષેણરાજાએ આપઘાત કર્યો, ને ૧૧ ભવ પછી મોક્ષ પામશે—તે બંને રાજકુમારો તો તે જ ભવમાં ભવનો અંત કરીને મોક્ષમાં ચાલ્યા ગયા.]

પાત્રદાનના પ્રભાવથી ભોગભૂમિમાં ઉપજેલા તે શ્રીષેશ વગેરે ચારે જીવોએ કલ્પવૃક્ષનાં વચનાતીત સુખો અસંખ્ય વર્ષો સુધી ભોગવ્યા. ત્યાંના દશવિધ કલ્પવૃક્ષો ઇચ્છાનુસાર (૧) અમૃત જેવા નિર્દોષ માદક પીશાં, (૨) ઉત્તમ વાજિંત્રો, (૩) હાર વગેરે દિવ્યાભૂષશો, (૪) સુગંધી ફૂલમાળા, (૫) રત્નમશિના દીપક, (૬) દિવ્ય ઝગઝગાટ, (૭) રાજમહેલ—નૃત્યશાળા, (૮) અમૃત જેવો સ્વાદિષ્ટ ખોરાક, (૯) સુવર્શ-રત્નનાં વાસશ અને (૧૦) અતિસુંદર વસ્ત્રો, ઇત્યાદિ ઉત્તમ ભોગસામગ્રી ત્યાંના પુશ્યવાન જીવોને આપે છે. આ કલ્પવૃક્ષો તે કાંઇ વનસ્પતિકાયનાં ઝાડ નથી, તેમ જ દેવકૃત પશ નથી, અનાદિનિધન પૃથ્વીની જ તેવી રચના છે, ને જીવોના પુશ્યપ્રભાવને લીધે, બીજા કોઈ નિમિત્ત વગર સ્વભાવથી જ તેવા ઉત્તમ ફળ દેનારાં છે. હે ભવ્ય પાઠક ! આવી સુંદર ભોગભૂમિનું વર્શન વાંચતાં તું એક વાત ધ્યાનમાં રાખજે કે તે જડ–રત્નભૂમિ અને જડ–કલ્પવૃક્ષો ગમે તેવા સુંદર હોય તોપશ, માત્ર બાહ્ય ઇન્દ્રિય-વિષયના ભોગો જ આપે છે, કાંઇ ચૈતન્યનું અતીન્દ્રિય સુખ કે સમ્યક્ત્વ તેઓ આપી શક્તાં નથી, અતીન્દ્રિયસુખ તો પોતાનું ચૈતન્ય-કલ્પવૃક્ષ જ આપી શકે છે, માટે તે જ સેવવા યોગ્ય છે.

ભોગભૂમિના જીવોને વ્રત-સંયમદશા કે મોક્ષપ્રાપ્તિ થતી નથી; કોઈ જીવોને સમ્યગ્દર્શન—આત્મજ્ઞાન ને ચોથુંગુણસ્થાન હોઈ શકે છે. કોઈ જીવ મનુષ્યનું આયુ બાંધ્યા પછી ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામે, તો તે પણ ભોગભૂમિમાં ઊપજે છે. બાકી આત્મજ્ઞાન વગર પાત્રદાન દેનારા ઘણા ભદ્ર જીવો પણ ભોગભૂમિમાં ઊપજે છે. ત્યાં કોઈ પશુનો ભય નથી, રાત—દિવસ કે ઋતુ—પરિવર્તન નથી, ઠંડી-ગરમી નથી, કોઈ એક બીજાને દુઃખ દેતાં નથી; બધા જીવો શાંત ભદ્રપરિણામી છે; ત્યાંના સિંહ વગેરે પશુઓ પણ માંસભક્ષી નથી, અહિંસક છે. ત્યાં કીડી-મકોડા-મચ્છર વગેરે તૂચ્છ જીવો હોતાં નથી. ત્યાંના બધા જીવો સર્વાંગસુંદર હોય છે. કોઈ કોઈવાર ઋદ્ધિારક મુનિવરો તે ભોગભૂમિમાં પધારે છે ને તેમના ઉપદેશથી ઘણા જીવો આત્મજ્ઞાન પામે છે. પાપી જીવોનો ત્યાં અભાવ છે. ત્યાંના બધાય જીવો મરીને સ્વર્ગમાં જ ઊપજે છે, બીજી કોઈ ગતિમાં જતા નથી. ત્યાં કોઈ જીવ દુરાચારી નથી; કોઈને ઇષ્ટવિયોગ

#### [ મહાપુરાક્ષ ]

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૧૯

#### योवीस तीर्थंडर ]

થતો નથી; ત્યાં કોઈ જીવને નિદ્રા નથી, આળસ નથી, મળ—મૂત્ર નથી; થૂંક કે પરસેવો નથી; બધા જીવો મધુરભાષી, મંદકષાયી ને વજૂશરીરી છે. તે ભોગભૂમિના જીવોને જે નિશ્વિંત સુખ છે તે ચક્રવર્તીના વૈભવમાંય નથી. તેઓ સ્વયં પોતપોતાના રાજા છે, બીજો કોઈ રાજા તેમના ઉપર નથી. જન્મ્યા બાદ છ અઠવાડિયામાં તેઓ સંપૂર્ણ યુવાન થઈ જાય છે : મૃત્યુ સમયે પણ તેમને કોઈ પીડા થતી નથી અંતસમયે માત્ર છીંક અને બગાસું આવતાં સુખપૂર્વક તેઓ પ્રાણ છોડીને સૌધર્મસ્વર્ગમાં જાય છે.

હે વૈરાગી પાઠક ! તમે તીર્થંકર જેવા ઉત્તમપુરુષોનું જીવનચરિત્ર વાંચી રહ્યા છો; તેમાં પુષ્ટયફળરૂપે આ ભોગભૂમિના ભોગોનું કે દેવલોકના વૈભવોનું જે વર્ષનિ છે તે કાંઈ તેમાં રાગ કરાવવા માટે નથી, પરંતુ, પુષ્ટ્યફળરૂપ આવા ભોગોમાં પણ આત્માનું સાચું સુખ નથી—એમ સમજાવીને તેનો મોહ છોડાવવા માટે અને વીતરાગી ધર્મની સાધનામાં આત્માને જોડવા માટે આ વર્ષન છે. સર્વ જૈન-ઉપદેશનો અંતિમ સાર તો તે જ છે કે—

# ''તેથી ન કરવો રાગ જરીયે ક્યાંય પણ મોક્ષેચ્છુએ, વીતરાગ થઈને એ રીતે તે ભવ્ય ભવસાગર તરે.''

અજ્ઞાનથી તું એવા પુષ્યના કળને કે રાગને ઇચ્છીશ મા,–કે જે સંસારમાં રખડાવે છે; રાગ અને જ્ઞાનની જીદાઈનું ભેદજ્ઞાન કરીને તું આત્મસ્વભાવના સુખને જ અનુભવમાં લેજે,–કે જે સંસારથી છોડાવીને સિદ્ધપદ ૫માડે છે.

આપશા ચરિત્રનાયક તીર્થંકર શાંતિનાથનો જીવ-કે જે પૂર્વભવમાં શ્રીષેશરાજા હતો–તે આ ભોગભૂમિમાં ઊપજ્યો છે..બીજા ત્રશ જીવો પશ તેની સાથે ઊપજ્યા છે. અસંખ્ય વર્ષ સુધી ભોગભૂમિમાં રહ્યા બાદ, આયુ પૂર્ણ થતાં તે ચારે જીવો સૌધર્મસ્વર્ગમાં ઊપજ્યા.

#### ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ ૧૦મો સૌધર્મસ્વર્ગમાં શ્રીપ્રભદેવ

- 🖉 રાજા શ્રીષેણ (ભાવિ શાંતિનાથ)નો જીવ શ્રીપ્રભ દેવ થયો.
- 🖉 રાષ્ટ્રી સિંહનંદિતાનો જીવ તેની દેવી વિદ્યુત્પ્રભા થઈ.
- 👻 રાશી અનિંદિતા (ભાવિ--ચક્રાયુધગણધર)નો જીવ વિમલપ્રભ દેવ થયો.

👻 બ્રાહ્મણ કન્યા સત્યભામાનો જીવ તેની શુક્લપ્રભા દેવી થઈ.

દેવલોકમાં તે ચારે જીવો જિનભક્તિ કરતા હતા, જિનેન્દ્રદેવના પંચકલ્યાણકમાં જતા હતા. સમવસરણમાં જિનવાણી સાંભળતા હતા, તેમ જ મેરુ--નંદીશ્વર વગેરેની યાત્રા કરતા હતા, ને દેવલોકના દૈવી વૈભવો ભોગવતા હતા. હજાુ સુધી તેઓ સમ્યગ્દર્શન પામ્યા ન હતા. અસંખ્ય વર્ષો સુધી દેવલોકના દિવ્ય વૈભવો વચ્ચે રહીને પણ અંતે તે ચારે જીવો દેવલોકમાંથી પદભ્રષ્ટ થયા, કેમકે પુરુય પણ અધુવ ને અશરણ છે, તેના ફળ કાયમ રહેતાં નથી. સિદ્ધપદ એ જ જીવનું ધ્રુવપદ છે; બાકી સંસારના બધા પદ અધ્રુવ છે.

ંદેવલોકમાંથી નીકળીને તે ચારે જીવો ભરતક્ષેત્રમાં ઊપજ્યા :--

- (૧) રાજાશ્રીષેશ (ભાવિ–તીર્થંકર)નો જીવ વિજ્યાર્ધ ઉપર 'અમિતતેજ' વિદ્યાધર થયો.
- (૨) રાશી અનિંદિતા (ભાવિ—ગણધર)નો જીવ, ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવનો પુત્ર શ્રીવિજય થયો.
- (૩) રાશી સિંહનંદિતાનો જીવ તે અમિતતેજની સ્ત્રી 'જ્યોતિપ્રભા' થઈ. (–શ્રીવિજયની બહેન)

## [ મહાપુરાક્ષ ]

/ આપશા ભગવંતો

(૪) સત્યભામાનો જીવ તે અમિતતેજની બહેન (અને શ્રીવિજયની પત્ની) 'સુતારા' થઈ. (સત્યભામાનો પતિ દુષ્ટ–કપિલ ભવમાં ભમતો ભયતો 'અશનિઘોષ' વિદ્યાધર થયો.)

# ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ ૯ મો :

# ભરતક્ષેત્રમાં અમિતતેજ-વિદ્યાધર અને સમ્યક્ત્વ-પ્રાપ્તિ

આ મધ્યલોકમાં જંબુદ્ધીપથી માંડીને સ્વયંભૂમરશ—સમુદ્ર સુધી અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રો છે; તેમાં સૌથી વચ્ચે આપશો આ જંબુદ્ધીપ છે, તે સર્વે દ્વીપોમાં ચક્રવર્તી સમાન શોભે છે. તેની મધ્યમાં એકલાખ યોજન ઊંચો સુદર્શન—મેરુ છે. તેના ચાર વનની ચાર દિશામાં શાશ્વત જિનાલયો છે; ઇન્દ્રાદિ દેવો તેમ જ વિદ્યાધરો ત્યાં દર્શન—પૂજન કરવા આવે છે. ત્યાંના પાંડુકવનમાં અતિ સુંદર સિદ્ધશિલા જેવી ચાર દિવ્યશિલાઓ છે, તે પાંડુકશિલા પર ભરત—ઐરવત તથા વિદેહક્ષેત્રના અનંત તીર્થકરોનો જન્માભિષેક ઇન્દ્રે કર્યો છે, તેથી તે પાવન તીર્થ છે.

તે મેરુ પર્વતની દક્ષિણદિશાના છેડે આપણું આ ભરતક્ષેત્ર છે. આ ભરતક્ષેત્રમાં ૨૪ તીર્થંકરો, ચક્રવર્તીઓ તેમ જ મોક્ષગામી જીવો ઊપજે છે. ભરતક્ષેત્રના પૂર્વ-પશ્ચિમ છેડા વચ્ચે વૈતાઢ્ય-વિજ્યાર્ધપર્વત ઉપર ઉત્તર શ્રેણીમાં ૬૦ અને દક્ષિણ શ્રેણીમાં ૫૦ એમ કુલ ૧૧૦ અતિસુંદર નગરીઓ છે; ત્યાં વિદ્યાધર---મનુષ્યો વસે છે; તેઓ જૈનધર્મના ઉપાસક છે; ત્યાં વિધર્મીઓ વસતા નથી, ને સદાય સુકાળ વર્તે છે. જ્યારે છટ્ટા આરામાં ભરતક્ષેત્રના અન્ય સમસ્ત ભાગોમાં મહાપ્રલય થશે ત્યારે પણ વિજ્યાર્ધ ઉપરની તે નગરીઓ એમ ને એમ શાશ્વત રહેશે. ત્યાં એક શાશ્વત જિનંદિર પણ છે; ત્યાના મનુષ્યો હંમેશા જિનપૂજા, શાસ્ત્ર-સ્વાધ્યાય તથા પાત્રદાન કરે છે. ત્યાં અનેક મુનિવરો પણ વિચરે છે.

તે વિજયાર્દ્ધ ઉપર રથનુપૂર–ચક્રવાલ નામની એક સુંદર નગરી છે. આપશા ચરિત્રનાયક ભગવાન શાંતિનાથ (શ્રીષેશ રાજા)નો જીવ દેવલોકમાંથી ચવીને આ નગરીમાં 'અમિતતેજ' નામનો વિદ્યાધર થયો. ત્યારે ભરતક્ષેત્રમાં ૧૧ મા તીર્થકરનું શાસન ચાલતું હતું.

તે રથનુપૂર નગરીમાં 'જ્વલનજટી' નામના રાજા હતા. તે જૈનૅધર્મના પ્રેમી સમ્યગ્દષ્ટિ અને ચરમશરીરી હતા. તેમનો પૌત્ર **'અમિતતેજ.'** 

રાજા જ્વલનજટીને અર્કકીર્તિ નામનો ગુણવાન પુત્ર હતો; તે અર્કકીર્તિના લગ્ન પોદનપુરના રાજકુમાર ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ (મહાવીરના જીવ)ની બહેન જ્યોતિમાલા સાથે થયા હતા. તે અર્કકીર્તિ–જ્યોતિમાલાનો પુત્ર અમિતતેજ; તેનાં લગ્ન મામા–ત્રિપૃષ્ઠની પુત્રી જ્યોતિપ્રભા સાથે થયા હતા.

- આ ત્રિપૃષ્ઠ તે મહાવીર પ્રભુનો જીવ (પૂર્વના ૧૪મા ભવમાં) છે અને અમિતતેજ તે શાંતિનાથપ્રભુનો જીવ (પૂર્વના ૯ મા ભવમાં) છે; આ રીતે બંને તીર્થંકરોના જીવ તે ભવમાં મામા–ભાષ્ઠોજ, (અથવા તે કાળના રિવાજ પ્રમાષ્ઠો સસરા–જમાઇ) હતા.
- ત્રિપૃષ્ઠનો પુત્ર 'શ્રીવિજય' (કે જે ભાવિ–શાંતિનાથના ભાઈ,–ચક્રાયુદ્ધ ગણધરનો જીવ છે) તેની સાથે અમિતતેજની બહેન 'સુતારા'ના લગ્ન થયા. (અમિતતેજના જીવે પૂર્વભવમાં સત્યભામા–બ્રાહ્મણી પ્રત્યે વાત્સલ્ય બતાવ્યું હતું, તેથી આ ભવમાં તે તેની બહેન થઈ.)
  ં 'અમિતતેજ'ની બહેન શ્રીવિજયને પરણી અને શ્રીવિજયની બહેન અમિતતેજને પરણી,–આ

## ચોવીસ તીર્થકર ]

#### [ મહાપુરાજ્ઞે ]

રીતે, બાર ભવ સાથે રહેનારા તે બંને (તીર્થકર—ગણધરના) જીવો આ નવમાં પૂર્વભવમાં પરસ્પર બનેવી હતા. (શ્રીવિજય તે ઋષભદેવની વંશપરંપરાના હતા, ને અમિતતેજ તે નમિ-વિનમિવિદ્યાધરની વંશપરંપરાના હતા, વંશપરંપરાથી બંને કૂળનો વિવાહ-સંબંધ ચાલ્યો આવતો હતો.)

આવા ઉત્તમ પુત્ર—પૌત્રના પરિવાર સહિત મહારાજ જ્વલનજટી વિજ્યાર્દ્ધના વિદ્યાધરો ઉપર રાજ્ય કરતા હતા. રાજ્યની વચ્ચે પણ તે ધર્માત્મા આત્મસાધનાને ભૂલતા ન હતા. ધર્મજીવન જીવનારા તે જવલનજટી મહારાજાના મહાભાગ્યે એકવાર જગનંદન અને અભિનંદન નામના બે ગગનગામી મુનિવરો તેમની નગરીમાં પધાર્યા. રાજાએ ઘણા ભક્તિભાવથી ત્યાં જઈને વંદન કર્યા ને સ્તુતિ કરી : હે દેવ ! આપ રત્નત્રયના વીતરાગી વૈભવથી શોભી રહ્યા છો; આપની પાસે બાહ્યમાં ધન-વસ્ત્ર વગેરે કોઈ વૈભવ ન હોવા છતાં, આપના વીતરાગી વૈભવ ઉપર મુગ્ધ બનીને મુક્તિસુંદરી પણ આપને ભેટવા તલસી રહી છે. અહો પ્રભો ! આપનું વીતરાગી જીવન એ જ સુખી જીવન છે. આ પ્રમાણે રાજાએ સ્તુતિ કરી ત્યારે મુનિરાજે તે રાજાને ધર્મવૃદ્ધિના આશીર્વાદ આપ્યા. રાજાએ સમ્યક્ત્વરાહિત વ્રત અંગીકાર કર્યા.

ે એકવાર તે મહારાજા જ્વલનજરી રાજસભામાં બેઠા હતા. ત્યાં એક દૂત સમાચાર લાવ્યો કે ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના પિતા (પોદનપુરના રાજા પ્રજાપતિ) દક્ષિ લઈને મુનિ થયા છે ને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરીને મોક્ષ પામ્યા છે, તે સાંભળીને તરત રાજા જીવલનજરી વૈરાગ્ય પામ્યા ને જગનંદન મુનિરાજ પાસે' મુનિદીક્ષા લીધી, પછી શુદ્ધોપયોગ વડે કેવળજ્ઞાને પ્રગટ કરીને તેઓ પણ મોક્ષ પામ્યા.

ત્યારબાદ, ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ તો મરીને સાતમી નરકે ગયો; તેમનો ભાઈ વિજય–બલભદ્ર દીક્ષા લઈ મોક્ષ પામ્યા; તેમ જ અર્કકીર્તિ (અમિતતેજુના પિતા) પશ વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લઈ મોક્ષ પામ્યા. રથનૂપૂરમાં તો હવે આપશા ચરિત્રનાયક 'અમિતૂતેજ' વિદ્યાધરોના રાજા બન્યા; ને પોદનપુરમાં શ્રીવિજય રાજા બન્યા. આ બંનેને પરસ્પર ઘશો, સ્નેહ છે, બંને એકબીજાના બનેવી છે, ને આઠભવ પછી તેઓ તીર્થકર-ગશધર થવાના છે.

એકવાર રાજા શ્રીવિજય, પોતાની સુતારા-રાશી સાથે વિમાનમાં બેસીને વનવિહાર કરવા ગયા હતા. એવામાં તેનો પૂર્વભવનો વેરી કપિલ-જે હાલ અશનિઘોષ નામેનો બળવાન વિદ્યાધર રોજા હતો, તે સુતારા ઉપર મોહિત થઈને તેને ઉપાડી ગયો. આથી અમિતતેજ તથા શ્રીવિજય મોટી સેના સહિત અશનિઘોષ સાથે યુદ્ધ કરવા ચાલ્યા.અશનિઘોષ ભયભીત થઈને ભાગ્યો; તેના ભાગ્યે બરાબર તે જ વખતે, વિજયબલભદ-મુનિ કે જેઓ કેવળીપણે વિચરતા હતા, તેઓ ગંધકૂટી સહિત ત્યાં પધાર્યા. અશનિઘોષ તે પ્રભુની ધર્મસભામાં પ્રવેશ્યો ને પ્રભુના દર્શનથી તેનું ચિત્ત શાંત થયું.

અમિતતેજ તેમજ શ્રીવિજય પશ ક્રોધપૂર્વક તેને મારવા તેની પાછળ દોડ્યા પરંતુ કેવળીપ્રભુની ધર્મસભામાં 'આવતાં વેંત જ 'તેમનો ક્રોધ દૂર થઈ ગયો. આ રીતે પ્રભુની સમીપે બધાયના પરિશામ એકદમ શાંત થઈ 'ગયા ને પરસ્પરનો વેરભાવ ભૂલાઈ ગયો; તે જ વખતે અશનિઘોષની માતા પશ સુતારાને લઈને ત્યાં આવી પહોંચી; તેશે 'સુતારા તેના પતિને સોંપી દીધી. અને પુત્રના અપરાધ માટે માફી માંગી. અહા, જિનેન્દ્રદેવની સમીપમાં ફ્રૂર પશુઓ પશ વેરભાવ છોડીને શાંત થઈ જાય છે, ત્યાં મનુષ્યોની શી વાત !! ૨૨૨ : ભગવાન શાંતિનાથ

# [ મહાપુરાલ ]

પ્રભુની પરમ શાંતમુદ્રાના દર્શનથી સૌ અત્યંત પ્રસન્ન થયા, ને સૌએ શાંતિથી વિજય પ્રભુના સમવસરષ્ટ્રમાં બેસીને ધર્મોપદેશ સાંભળ્યો... (શ્રીવિજયરાજા તે ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવનો પુત્ર છે; ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના ભાઈ વિજયબળભદ્ર દીક્ષા લઈ કેવળી થયા છે.

દિવ્યધ્વનિમાં પ્રભુએ કહ્યું : અહો જીવો ! આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, ક્રોધ તેનો સ્વભાવ નથી. જીવનો સ્વભાવ શાંત છે, જ્ઞાન-આનંદમય છે. ક્રોધાદિ કષાયો વડે જીવની શાંતિનો ઘાત થાય છે. અંદર ચૈતન્ય પરમતત્ત્વ છે, તે સ્વતત્ત્વના મહિમાનું ચિંતન કરતાં ક્રોધાદિભાવો શાંત થઈ જાય છે, ને સમ્યકત્વાદિ ભાવો પ્રગટ થાય છે; ભવ્ય જીવો આવા સમ્યક્ત્વને પ્રગટ કરીને ભવદુઃખથી છૂટી જાય છે ને સિદ્ધિસુખને પામે છે.

અમિતેજ (કે જે ભાવિ તીર્થંકર છે) તેને પ્રભુનો ઉપદેશ સાંભળીને અંતર્મુખ દષ્ટિ જાગી ગઇ...તેની ચેતના એકદમ શાંત થઈને કષાયોથી ભિન્ન પડી ગઈ ને અંતરમાં પોતાના પરમાત્મત્ત્વનો અનુભવ કરીને તે જ વખતે તેશે અપૂર્વ સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ કર્યું. અહા, આઠ ભવ પહેલાં એક તીર્થંકરની આત્મસાધના શરૂ થઈ.

શ્રીવિજયે પણ તે જ વખતે સમ્યગ્દર્શન ધારણ કર્યું. અહીંથી આપણા ચરિત્રનાયક (શાંતિનાથતીર્થંકર, તેમજ તેમના ભાઈ ચક્રાયુધ ગણધર)નું ધર્મસાધનામય મંગલ જીવન શરૂ થાય છે. ધન્ય એ સમ્યક્ત્વ જીવન! સમ્યક્ત્વ પામીને તેમને મોક્ષપ્રાપ્તિ જેવું મહાન સુખ થયું.

ત્યારબાદ, સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિથી જેમના ચૈતન્યપ્રદેશોમાં અપૂર્વ આનંદતરંગ ઉલ્લસી રહ્યા છે, અને જેશે દેશવ્રત ધારશ કર્યા છે--એવા તે અમિતતેજ–વિદ્યાધરને પોતાના પૂર્વભવ જાણવાની જિજ્ઞાસા થઈ; તેથી વિનયપૂર્વક તેશે પૂછ્યું–હે સર્વજ્ઞ દેવ ! મને અને આ શ્રીવિજયને એકબીજા પ્રત્યે પરમ સ્નેહ કેમ છે ? તથા આ અશનિઘોષે મારી બહેન(સુતારા)નું હરણ કેમ કર્યું ?

ભગવાને દિવ્યધ્વનિમાં તેમના પૂર્વભવ બતાવ્યા :

- દેં હે અમિતેજ ! પૂર્વભવમાં તું શ્રીપેશ રાજા હતો; ત્યાં આપઘાતથી મરી,, પાત્રદાનના પુષ્ટયથી ભોગભૂમિમાં ઉપજ્યો, પછી શ્રીપ્રભદેવ થયો ને ત્યાંથી તું આ અમિતતેજ થયો છે.
- દેં આ શ્રીવિજયનો જીવ પૂર્વભવમાં તારી (શ્રીષેણની) અનિંદિતા રાશી હતી; ભોગભૂમિમાં તે જીવ તારી સાથે હતો, દેવના ભવમાં પણ તે તારી સાથે વિમલપ્રભદેવ હતો; અને ત્યાંથી તારો સ્નેહી(બનેવી) શ્રીવિજય થયો છે.

તારી બહેન સુતારા, પૂર્વે સત્યભામા નામની બ્રાહ્મશકન્યા હતી; ત્યારે આ અશનિઘોષનો જીવ તેનો પતિ(કપિલ) હતો; પશ સત્યભામા તેને છોડીને તારા(શ્રીષેશના) શરશે આવી હતી. તે સત્યભામા પાત્રદાનનું અનુમોદન કરીને ભોગભૂમિમાં તેમ જ દેવલોકમાં તમારી સાથે જ હતી...તે જ અહીં પૂર્વભવના સ્નેહને લીધે તારી બહેન થઈ છે.

🔁 પૂર્વભવના મોહને લીધે અશનિધોષ સુતારાને ઉપાડી ગયો હતો. પણ અંતે તમારાથી ભય

ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૨૩

ચોવીસ તીર્થકર ]

ં[ મહાપુરાજ ]

પામીને તે અહીં (ધર્મસભામાં) આવ્યો; તેની પાછળ તમે પણ અહીં આવ્યા અને સમ્યગ્દર્શન પામીને મોક્ષસાધના શરૂ કરી.

આ પ્રમાણે પૂર્વભવ બતાવીને કેવળીપ્રભુએ કહ્યુ : હે અમિતતેજ ! હવે આત્મસાધનામાં ઉન્નતિ કરતા કરતા નવમા ભવે તમારો આત્મા ભરતક્ષેત્રમાં પંચમચક્રવર્તી અને ૧૬ મા તીર્થંકર થઈને મોક્ષ પામશે. અને ત્યારે આ શ્રીવિજય તમારો ભાઈ થઈને ચક્રાયુધ ગણધર થશે. હવે બધા ભવોમાં તે તમારી સાથે ને સાથે રહેશે.

અહો, કેવળીપ્રભુના શ્રીમુખથી પોતાના તીર્થંકરપદની ને મોક્ષની 'આજ્ઞા' સાંભળતાં રાજા અમિતતેજ અતિશય આનંદમાં ડૂબી ગયા, અને જાણે અત્યારે જ પોતાને અરિંહતપદની વિભૂતિ મળી ગઈ હોય ! એમ સંતષ્ટ થયા. પોતાના ગણધરપદની વાત સાંભળીને શ્રીવિજયને પણ મહાન આનંદ થયો.

અશનિઘોષને પોતાના પૂર્વભવની કથા સાંભળીને જાતિસ્મરણ થયું અને વૈરાગ્ય પામીને તેણે દીક્ષા લીધી. સુતારાદેવી તથા જ્યોતિપ્રભા પણ પોતાના પૂર્વભવ જાણીને સંસારથી વિરક્ત થયા ને દીક્ષા લઈને આર્યિકા થયા. આ રીતે બધા જીવોએ કેવળીપ્રભુના ઉપદેશથી આત્મહિત કર્યું.

આપશા ચરિત્રનેતા અમિતતેજ અને શ્રીવિજય બંનેએ અપૂર્વ સમ્યગ્દર્શનવડે અનંત ચૈતન્યનિધાન પ્રાપ્ત કર્યા; ને દેશવ્રત અંગીકાર કરીને પોતપોતાની નગરીમાં પાછા ફર્યા.

હવે રાજા અમિતતેજના અંતરંગ જીવનમાં એક મહાન પરિવર્તન થઇ ગયું, 'દાસ ભગવંતકે, ઉદાસ રહે જગતસો' એવું આદર્શ શ્રાવકજીવન તેઓ જીવતા હતા. વિદ્યાધરોની બંને શ્રેણીના સ્વામી હોવાથી તેઓ 'વિદ્યાધરોના ચક્રવર્તી' હતા; છતાં આટલા મહાન રાજવૈભવની વચ્ચે પણ પોતાની આત્મસાધનાને તેઓ ક્ષણમાત્ર ભૂલતા ન હતા. ઘણા લોકોને પ્રશ્ન ઊઠતો કે 'શું આવા રાજવૈભવની વચ્ચે રહીને પણ ધર્મસાધના થઈ શકે ?' મહારાજા અમિતતેજનું જીવન જોઇને તેમને એ પ્રશ્નનું સમાધાન થઈ જતું કે : હા, ગૃહસ્થપણામાંય આત્મજ્ઞાનના બળે ધર્મસાધના (મોક્ષમાગ) તે ચાલુ રહે છે; કેમકે જ્ઞાનીની ચેતના રાગથી ને સંયોગથી અલિપ્ત રહે છે. મહારાજા અમિતતેજ એવું ધર્મજીવન જીવતા હતા; અને તેમનું એ મંગલજીવન બીજા જીવોને પણ આત્મહિતની પ્રેરણા આપતું હતું.

એકવાર રાજા અમિતતેજ તેમજ શ્રીવિજય રમણીય તીર્થોની યાત્રા માટે નીકળેલા. ત્યાં એક શાંત ઉદ્યાનમાં અમરગુરુ તથા દેવગુરુ મુનિરાજને દેખ્યા. અહા, વીતરાગી આત્મતેજથી પ્રકાશતી તે મુનિવરોની શાંતમુદ્રા દેખતાં બંને મુગ્ધ બન્યા. મુનિરાજે તેમને સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન ચારિત્રનો ઉપદેશ આપ્યો અને તીર્થકરાદિ મહાપરુષોનું ચરિત્ર સંભળાવ્યું.

ત્યારે શ્રીવિજયે પોતાના પિતા ત્રિપૃષ્ઠ-વાસુદેવના પૂર્વભવો પૂછ્યા :

મુનિરાજે કહ્યું : સાંભળ હે ભવ્ય ! તારા પિતા આ ચોવીસીમાં છેલ્લા તીર્થકર (મહાવીર) થશે. પૂર્વભવમાં તે જીવ ઋષભદેવનો પૌત્ર (મરીચીકુમાર) હતો, પણ ધર્મ પામ્યો ન હતો; તેથી દીર્ઘકાળ સંસારમાં ભમીભમીને નરક-નિગોદના અસંખ્ય ભવ તેણે કર્યા. પછી વિશ્વનંદી-રાજકુમાર થયો, બગીચાનિમિત્તે વૈરાગ્ય પામ્યો, ધર્મ પામ્યો ને મુનિ થયો; પણ ભોગોનું નિદાન કરીને ધર્મથી ભ્રષ્ટ થયો; ને અનુક્રમે ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવ થયો. તે ત્રણ ખંડની શ્રેષ્ઠ વિભૂતિનો ભોક્તા હતો; તેનો વૈભવ અપાર હતો; ત્રણ ખંડના હજારો દેવો ને ૧૬૦૦૦ રાજાઓ તેની સેવા કરતા; પણ ધર્મને ભૂલીને વિષયભોગોની તીવ {લાલસામાં જીવન ગુમાવીને તે નરકે ગયો છે ને મહાદુ:ખ ભોગવી રહ્યો છે. (નરકથી નીકળી ૨૨૪ : ભગવાન શાંતિનાથ

# [ મહાપુરાજ ]

[ આપશા ભગવંતો

હવેના ભવોમાં સિંહ થઇ ધર્મ પામશે; પછી ચક્રવર્તી થશે ને પછી અનુક્રમે મહાવીર તીર્થંકર થશે.)

રાજા શ્રીવિજય, પોતાના પિતાની ત્રશ ખંડની વિભૂતિનું વર્શન સાંભળીને આશ્ચર્ય પામ્યો. અને પોતે પશ ધર્મના ફળમાં તેવી વિભૂતિની લાલસા કરીને તેનું નિદાન કરી બેઠો ! અરેરે, હાથમાં આવેલ ધર્મનું અમૃત મૂકીને તેશે વિષયોના ઝેરની વાંછા કરી !

ત્યાંથી ઘેર આવીને બંનેએ અનેક વર્ષો સુધી રાજસુખ ભોગવ્યા. પુષ્ટયયોગથી ફરી એકવાર તેમને બે મુનિરાજનાં દર્શન થયા. ધર્મકથા બાદ મુનિરાજે કહ્યું : હે ભદ્ર ! હવે તમારા બંનેનું એક મહિમાનું જ આયુ બાકી રહ્યું છે, માટે ધર્મસાધનામાં ચિત્ત લગાવો.

તે વાત સાંભળીને અમિતતેજ તેમજ શ્રીવિજય બંને, વૈરાગ્યભાવનાનું ચિંતન કરવા લાગ્યા. આ શરીર-સંસાર-ભોગો અસ્થિર ને ક્ષણભંગુર છે; તેમાં સુખ નથી; ચૈતન્યતત્ત્વ જ સ્થિર-અવિનાશી અને સુખનું ધામ છે. આવા ચિંતન વડે વૈરાગ્ય વધારીને તેઓ સંસારથી વિરક્ત થયા; બંનેએ પોતપોતાના પુત્રને રાજ્ય સોંપી દીધું ને સિદ્ધકૂટ ચૈત્યાલયમાં જઈને મહાન પૂજા કરી, દાન કર્યું, અને પછી ત્યાંના ચંદન વનમાં નંદનમુનિરાજ પાસે જઈને જિનદીક્ષા ધારણ કરી; ને પ્રાયોપગમન સંન્યાસપૂર્વક દેહ છોડ્યો. પછી કર્યા ઉપજ્યા ? તે હવે જાુઓ.

### ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ ૮ મો : આનતસ્વર્ગમાં

આપણા ચરિત્રનાયક તીર્થંકર શાંતિનાથ તથા તેમના ભાઇ ચક્રાયુધ ગણધર તે બંને જીવો પૂર્વે નવમા ભવમાં અમિતતેજ તથા શ્રીવિજય રાજાઓ હતા; તેમણે મુનિ થઈને સંન્યાસપૂર્વક દેહ છોડ્યો ને ૧૩માં આનતસ્વર્ગમાં દેવ તરીકે ઊપજ્યા,—તેમનાં નામ રવિચૂલ અને મણિચૂલ. તે દેવવિમાનમાં ૧૦૦ યોજન લાંબું, પચાસ યોજન પહોળું ને ૭૫ યોજન ઊંચું રત્નમય અકૃત્રિમ જિનમંદિર છે; ને તેમાં ૧૦૮ જિનપ્રતિમા છે. ત્યાં જઈને બંને દેવોએ જિનબિંબનું પૂજન કર્યું. તે દેવલોકમાં આશ્વર્યકારી વૈભવો હતા; તેમને અવધિજ્ઞાન તેમ જ અનેક લબ્ધિઓ હતી; ત્યાં રોજ નવા નવા ઉત્સવો થતા હતા. દેવલોકમાં તે બંને દેવોએ અસંખ્ય વર્ષો સુધી ઉત્તમ દૈવી વૈભવો પુણ્યના ફળમાં ભોગવ્યા; પરંતુ તે પુણ્યવૈભવો તેમને તૃપ્તિ આપી ન શક્યા, માત્ર આકુળતા જ આપી. અંતે થાકીને તેઓ મનુષ્યલોકમાં આવવા તૈયાર થયા.—ત્યારે બાકી બચેલા તેમનાં પુણ્યો પણ મનુષ્યલોકમાં તેમની સાથે જ આવ્યા. મનુષ્યલોકમાં તેઓ કર્યા આવ્યા ? તે જોઈએ.

### ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ ૭ મો :

### વિદેહક્ષેત્રમાં અપરાજિત–બળભદ્ર ને અનંતવીર્ય–વાસુદેવ

જંબુદ્ધીપના વિદેહક્ષેત્રમાં વત્સકાવતી દેશ છે, જ્યાં સદાય અનેક કેવળી ભગવંતો તેમ જ મુનિવરો વિચરે છે ને જૈનશાસનનું ધર્મચક્ર સદાય ચાલ્યા કરે છે. ત્યાંના મનુષ્યો જૈનધર્મમાં તત્પર છે, ને સ્વર્ગના દેવો પણ ત્યાં ધર્મ સાંભળવા આવે છે. તે દેશની પ્રભાકરી નગરીમાં ધર્માત્મા સ્મિતસાગર મહારાજા રાજ્ય કરતા હતા. આપણા કથાનાયક 'તીર્થકર-ગણધર' એ બંને જીવો [રવિચૂલદેવ તથા મણિચૂલદેવ ] દેવલોકમાંથી નીકળીને તે રાજાના પુત્રો થયાઃ તેમનાં નામ-અપરાજિત અને અનંતવીર્ય. મહાન પુષ્ટયને તેઓ સાથે લાવેલા, તેથી તેઓ બળદેવ-વાસુદેવ થયા. ચોવીસ તીર્થંકર ]

## [ મહાપુરાજ ]

## ભगवान शांतिनाथ : २२५

રાજા સ્મિતસાગર બંને પુત્રોને રાજ્ય સોંપીને સંસારથી વિરક્ત થયા, ને સ્વયંપ્રભ જિનેન્દ્રની પાસે દીક્ષા લઈ મુનિ થયા. પરંતુ એકવાર ધરણેન્દ્રદેવની દિવ્યવિભૂતિ દેખીને તેણે તેનું નિદાન કર્યું. એટલે ચારિત્રથી ભ્રષ્ટ થઈ, ઘણા પુષ્ટયને ઓછા કરી, મૃત્યુ બાદ તે ધરણેન્દ્ર થયા. અરેરે, નિદાન તે ખરેખર નિંદનીય છે કે જે જીવને ધર્મથી ભ્રષ્ટ કરીને દુર્ગતિમાં રખડાવે છે.

અહિં પ્રભાકરી નગરીમાં અપરાજિત તથા અનંતવીર્યના રાજ્યવૈભવમાં દિવસે દિવસે વૃદ્ધિ થવા લાગી. તેમની રાજસભામાં બર્બરી અને ચિલાતી નામની બે સુંદર નર્તકી હતી, તે દેશ-વિદેશમાં પ્રખ્યાત હતી. તે વખતે શિવમંદિર નામની વિદ્યાધરનગરીમાં રાજા દમિતારી રાજ્ય કરતો હતો; તે પ્રતિવાસુદેવ હતો, તેણે ત્રણખંડે પૃથ્વી જીતી લીધી હતી, ને તેના શસ્ત્રભંડારમાં એક દૈવી ચક્ર ઉત્પન્ન થયું હતું. તે દમિતારી રાજાએ બે નર્તકીની પ્રશંસા સાંભળી; તેણે બળદેવ—વાસુદેવને હુકમ કર્યો કે બંને નર્તકી મને સોંપી દો ને મારી આજ્ઞામાં રહીને રાજ્ય કરો.

તે બંને ભાઇઓએ યુકિત વિચારી, તેઓ પોતે જ નર્તકીનું રૂપ ધારણ કરીને દમિતારીના રાજમહેલમાં ગયા, ને તેની પુત્રી કનકશ્રીને ઉપાડીને ભાગી ગયા.

કનકશ્રીના અપહરણની વાત સાંભળતાં જ રાજા દમિતારી લશ્કર લઇને તે બંને સાથે યુદ્ધ કરવા લાગ્યો. તે જ્યારે કોઇ રીતે જીતી ન શક્યો ત્યારે તેણે પોતાનું દૈવીચક્ર અનંતવીર્યને મારવા માટે તેના પર ફેંક્વું. પરંતુ અનંતવીર્યના પુષ્ટયાતિશયને લીધે તે ચક્ર તેની પાસે આવતાં જ શાંત થઇ ગયું ને ઊલટું તેનું આજ્ઞાકારી બની ગયું. અનંતવીર્યે ક્રોધપૂર્વક તે ચક્રવડે દમિતારીનો શિરચ્છેદ કર્યો. રે, એના ચક્રે એને જ માર્યો. મરીને તે નરકમાં ગયો. [ તે દમિતારી-પ્રતિવાસુદેવના પિતા ક્રીર્તિધર મુનિ થયા હતા ને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરી અરિહંતપણે વિચરતા હતા. અરે, પિતા તો કેવળી થયા ને પુત્ર નરકે ગયો ! પુત્રી કનકશ્રી, પોતાના દાદા ક્રીર્તિધર—ભગવંતના સમવસરણમાં પોતાના પૂર્વભવ જાણીને, સંસારથી વિરક્ત થઇને અર્જિકા થઇ; તે સમાધિમરણ કરી સ્વર્ગમાં દેવીપણે ઊપજી.]

અપરાજિત તથા અનંતવીર્ય બંને ભાઈઓ [એટલે શાંતિનાથ તીર્થંકર તથા ચક્રાયુધ ગણધરના જીવો, પૂર્વે સાતમા ભવે] વિદેહક્ષેત્રમાં બળદેવ-વાસુદેવ તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા. હજારો રાજાઓ તેમજ દેવો તેમની સેવા કરતા હતા; ત્રણ ખંડની ઉત્તમ વિભૂતિ તેમને પ્રાપ્ત થઇ હતી; અનેક દૈવી વિદ્યાઓ તેમને સિદ્ધ હતી આ બધું જિનધર્મની ભક્તિનું ફળ હતું. શાસ્ત્રકાર કહે છે : હે ભવ્ય જીવો ! તમે મોક્ષને અર્થે જૈનધર્મની ઉપાસના કરો. અહા, જૈનધર્મની ઉપાસના તો મોક્ષફળ આપનારી છે, ત્યાં વચ્ચે સ્વર્ગાદિની તો શી ગણતરી !!

\*

\*

\*

\*

\*

વિદેહક્ષેત્રની પ્રભાકરી નગરીમાં બળદેવ--વાસુદેવ સુખપૂર્વક ત્રણખંડનું રાજ્ય કરતા હતા. એકવાર અષરાજિત બળદેવની પુત્રી સુમતિદેવીના લગ્નની તૈયારી થતી હતી; અતિ ભવ્ય લગ્નમંડપ વચ્ચે સુમતિકુમારી સુંદર શણગાર સજીને આવી હતી. ત્યાં અચાનક આકાશમાંથી એક દેવી ત્યાં ઊતરી ને સુમતિને કહેવા લાગી : હે સખી ! સાંભળ, તારા હિતની વાત કહું છું. હું સ્વર્ગની દેવી છું, તું પણ પૂર્વભવમાં દેવી હતી ને આપણે બંને સખીઓ હતી. એકવાર આપણે બંને સાથે નંદીશ્વર જિનાલયોની પૂજા કરવા ગયા હતા. પછી મેરૂના જિનાલયોની પણ વંદના કરી; ત્યાં એક ઋદ્ધિધારી મુનિના દર્શન કર્યા ને ધર્મોપદેશ સાંભળીને આપણે તે મુનિરાજને પૂછ્યું-હે સ્વામી ! આ સંસારમાંથી અમારી બંનેની મુક્તિ કયારે થશે ? ?૯.

#### ૨૨૬ : ભગવાન શાંતિનાથ

## [ મહાપુરાક્ષ ]

#### [ આપશા ભગવંતો

મુનિરાજે કહ્યું: તમે બંને ચોથા ભવમાં મોક્ષ પામશો. દેવી કહે છે: હે સુમતિ ! તે સાંભળીને આપશે બહુ ખુશી થયા હતા, ને પછી તે મુનિરાજની સમીપમાં આપશે બંનેએ એકબીજાને વચન આપ્યું હતું કે-આપશા બેમાંથી જે પહેલાં મનુષ્યલોકમાં અવતરે, તેને બીજી દેવી સમજાવીને આત્મહિતની પ્રેરશા આપે. હે સખી ! તે વચનનું પાલન કરવા હું સ્વર્ગેથી આવી છું. તું આ વિષયભોગોમાં ન પડ; સંયમ ધારશ કરીને આત્મહિત કર !

લગ્નમંડપની વચ્ચે દેવીની આ બધી વાત સાંભળતાં ભાવિ તીર્થંકર એવા બળદેવની વીરપુત્રી તે સુમતિને પૂર્વભવનું સ્મરણ થયું અને તે વૈરાગ્ય પામી; તેણે બીજી ૭૦૦ રાજકન્યાઓ સાથે દીક્ષા લીધી....આર્યિકાવ્રતનું પાલન કરી, સ્ત્રીપર્યાય છેદી તે સુમતિનો જીવ ૧૩ મા સ્વર્ગમાં દેવ થયો.

એકાએક લગ્નમંડપમાં જ રાજકુમારીને 'વિવાહ વખતે વૈરાગ્ય' થતાં ચારેકોર આશ્ચર્ય ફેલાઈ ગયું. બળભદ્રનું ચિત્ત સંસારથી ઉદાસીન થઈ ગયું, જો કે તેને સંયમભાવના જાગી, પણ પોતાના ભાઈ અનંતવીર્ય પ્રત્યેના તીવ્ર સ્નેહને લીધે તે સંયમ લઇ ન શક્યા. આવો મહાન વૈરાગ્યપ્રસંગ નજર સામે બનવા છતાં અનંતવીર્ય-વાસુદેવ [પૂર્વના નિદાનબંધના મિથ્યા સંસ્કારને લીધે] જરાય વૈરાગ્ય ન પામ્યો;...તેનું જીવન દિનરાત વિષયભોગોમાં જ આસક્ત રહ્યું. તીવ્ર વિષયાસક્તિને લીધે તે આવા પુશ્યભોગને પામ્યો વર્તતો તે પંચપરમેષ્ઠીને પણ ભૂલી ગયો. અરે, જે ધર્મના અનુરાગને લીધે તે આવા પુશ્યભોગને પામ્યો તે ધર્મને જ તે ભૂલી ગયો. પોતાના ભાઈ સાથે અવારનવાર તે પ્રભુના સમવસરણમાંય જતો ને ધર્મોપદેશ પણ સાંભળતો-પરંતુ તેનું ચિત્ત તો વિષયભોગોથી જ રંગાયેલું હતું. અરેરે ! જેનું ચિત્ત જ મેલું હોય તેને પરમાત્માનો સંયોગ પણ શું કરી શકે ? તીવ્ર આરંભ-પરિગ્રહના કલુષ્તિ ભાવને લીધે તે અનંતવીર્ય રૌદ્યાનપૂર્વક મરીને નરકમાં ગયો.

નરકમાં ઉપજતાંવેંત તે અર્ધચક્રવર્તીનો જીવ મહાભંયકર બીલમાંથી ઊંધા માથે નીચેની ભયંકર કર્કશ ભૂમિ ઉપર પછડાયો. નરકભૂમિના સ્પર્શ માત્રથી તેને એવું ભયંકર દુઃખ થયું કે કરીને ૫૦૦ ધનુષ ઊંચે ઊછળ્યો. એમ દુઃખથી વારંવાર ઊછળ્યો ને પછડાયો. તેને શરીરની વેદના અસહ્ય હતી. તેને જોતાવેત બીજા હજારો નારકીઓ તેને મારવા લાગ્યા. આવા ભયંકર દુઃખો દેખીને તેને વિચાર આવ્યો કે અરે, હું કોશ છું ? કવાં આવીને પડ્યો છું ? વગર કારશે મને આટલું બધું દુઃખ આપનાર, આ ક્રૂર જીવો કોણ છે? મને આટલી ભયંકર પીડા કેમ છે? અરેરે, હું કેવાં જાઉં ? મારૂં દુઃખ કોને કહું ? અહીં કોણ મને મદદ કરે ? ભયંકર ગરમી ને ભૂખ-તરસથી મને મરશ કરતાંય વધુ દુઃખ થાય છે; મને પાશી કથાં મળે? આમ ભયંકર દુઃખના પોકાર કરતો તે જીવ આમથી તેમ ભમવા લાગ્યો. ત્યાં તેને કુઅવધિજ્ઞાન થયું, તેનાથી તેણે જાણ્યું કે અરે, આ તો નરકભૂમિ છે, પાપફળથી હું નરકમાં આવી પડયો છું, અને આ બધા નારકીઓ તથા પરમાધામી અસુરદેવો મને ભયંકર દુઃખ આપીને મારા પાપનું ફળ ચખાડી રહ્યા છે. અરેરે, દુર્લભ મનુષ્ય ભવ વિષયભોગોમાં ગુમાવીને હું આ ઘોર નરકમાં પડયો! મેં મૂર્ખાએ પૂર્વભવમાં ર્ધર્મના ફળમાં ભોગોની ચાહના કરીને સમ્યકત્વરૂપી અમૃતને તો ઢોળી નાંખ્યું, ને વિષે જેવા વિષયોની લાલસા કરી. તે ભૂલને લીધે મારે અત્યારે કેવા ભંયકર નરકદુઃખો ભોગવવા પડે છે! અરેરે, વિષયોમાંથી સુખ તો મને જરાય ન મળ્યું, ઊલ્ટું તેના સેવનથી આ દુઃખ મળ્યું. બાહ્યવિષયોમાં સુખ છે જ કથાં ? સુખ તો આત્મામાં છે. અતીન્દ્રિય આત્મસુખની પ્રતીત કરીને હું મારા સમ્યકત્વને ફરીથી ગ્રહણ કરીશ, કે જેથી આવા ઘોર નરકદુઃખો ફરીને કદી ભોગવવા ન પડે. આમ પશ્ચાત્તાપ

# ચોવીસ તીર્થકર ] 🔹

\*

\*

#### [ મહાપુરાજ્ઞ ]

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૨૭

\*

સહિત નરકમાં ઘોરાતિઘોર દુઃખને સહન કરતો તે અનંતવીર્યનો જીવ (ભાવિ ગણધરનો જીવ) નરકમાં પોતાના અસંખ્યાતવર્ષના આયુની એક એક પળ ઘણી મુશ્કેલીથી, રોઇ રોઇ ને વીતાવતો હતો. અરે, એના દુઃખનું થોડુંક વર્શન લખતાંય ધ્રૂજારી છૂટે છે,–તો એ દુઃખ સહન કરનારની પીડાનું તો શું કહેવું? એને તો એ જ વેદે ને કેવળીપ્રભુ જ જાણે!

\*

\*

હવે આ બાજી પ્રભાકરી નગરીમાં, પોતાના ભાઇ અનંતવીર્ય—વાસુદેવનું એકાએક મૃત્યુ થતાં, અપરાજિત—બલભદ્રને ખૂબ જ આઘાત લાગ્યો. 'મારો ભાઇ મૃત્યુ પામે' એમ કબૂલવા તેનું મન તૈયાર ન હતું. જો કે સ્વઆત્મતત્ત્વ સંબંધમાં તે વખતેય તેમનું જ્ઞાન જાગૃત હતું, પરંતુ પરજ્ઞેય સંબંધમાં મરેલાને જીવતો માનવાની ભૂલ તેઓ બંધુમોહને લીધે કરી બેઠા; તેઓ અનંતવીર્યના મૃતદેહને ખભે ઉપાડીને ફર્યા, તેની સાથે વાત કરવાની ને તેને ખવડાવવાની ચેષ્ટાઓ પણ કરી. ઉદયભાવની વિચિત્રતા તો જીઓ ! કે સમ્યકત્વની ભૂમિકામાં રહેલા એક ભાવિ તીર્થંકર, પોતે ભાવિગણધરના મૃતદેહને સાથે લઈને છે માસ સુધી ફર્યા, પણ ધન્ય છે તેની સમ્યકત્વ-ચેતનાને કે જેણે પોતાના આત્માને તે ઉદયભાવથી જીુદો ને જીુદો જ રાખ્યો! તે વખતે ભાગ્યયોગે તે બલભદ્રજીને યશોધર મુનિરાજનો સંગમ થયો; તેમણે ચૈતન્યતત્ત્વનો અદ્ભુત ઉપદેશ આપીને કહ્યું: હે રાજન્ ! તમે તો આત્મતત્ત્વને જાણનારા છો. હવે આ બંધુમોહને તથા શોકને છોડો ને સંયમ ધારણ કરીને પોતાનું કલ્યાણ કરો. છ ભવ પછી તો તમે ભરતક્ષેત્રમાં તીર્થંકર થવાના છો. આ મોહચેષ્ટા તમને શોભતી નથી; માટે તમારા ચિત્તને શાંત કરો ને ઉપયોગને આત્મધ્યાનમાં લગાવો !

મુનિરાજનો ઉપદેશ સાંભળતાં જ બળદેવને વૈરાગ્ય જાગ્યો. તેની ચેતના ચમકી ઊઠી. 'અરે કોનો દેહ ? ને કોણ ભાઈ ! જ્યાં આ દેહ પણ મારો નથી ત્યાં બીજાું કોણ મારું છે !

# "નથી મોહ તે મારો કંઈ, ઉપયોગ કેવળ એક હું"

અરે, મોહચેષ્ટામાં મેં નકામો કાળ ગુમાવ્યો.—આમ વિચારી, તેશે દીક્ષા લીધી. દીક્ષા લઈને તે અપરાજિત—મુનિરાજે પોતાનું મન આત્મસાધનામાં જ લગાડ્યું. અંતસમયે ઉત્તમ ધર્મધ્યાનપૂર્વક દેહ છોડીને તે મહાત્મા, ૧૬મા અચ્યુતસ્વર્ગમાં ઇન્દ્ર થયા.

\*

\*

# ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ છકો : અચ્યુતસ્વર્ગમાં ઇન્દ્ર

\*

આપણા ચરિત્રનાયક ભગવાન શાંતિનાથ, જેઓ અપરાજિત બલભદ હતા ને પછી મુનિ થયા હતા, તેઓ સમાધિમરણ કરીને અચ્યુત સ્વર્ગમાં ઇન્દ્ર થયા. તેઓ ઉપજતાં જ દેવલોકમાં મંગલ વાજાં વાગવા માંડ્યા; દેવ--દેવીઓ તેમને વંદન કરીને આદરસત્કાર કરવા લાગ્યા. ત્યાંની આશ્ચર્યકારી વિભૂતિ જોતાં પણ તેમને કોઈ અચંબો ન થયો, કેમકે તેઓ જાણતા હતા કે મેં પૂર્વભવમાં આત્માની આરાધના કરી છે અને તે આરાધના કરતાં--કરતાં સાથે જે રાગ બાકી રહી ગયો તેનું આ ફળ છે. આ વૈભવનો એક રજક્ષ માત્ર પણ મારા આત્માનો નથી, બધુંય મારાથી જીદું જ છે....આમ નિર્મોહપણે ધર્મના મહિમાપૂર્વક સૌથી પહેલાં તેમણે તે ઇન્દ્રલોકમાં બિરાજમાન જિનપ્રતિમાનું ભક્તિથી પૂજન કર્યું અને ત્યાર પછી ઇન્દ્રપદનો સ્વીકાર કર્યો. આ રીતે તેમણે પોતાનો એવો ભાવ પ્રસિદ્ધ કર્યો કે હે જિનદેવ ! અમને

 $\boldsymbol{c}$ 

\*

#### [ આપશા ભગવંતો

# [ મહાપુરાજ્ઞ ]

૨૨૮ : ભગવાન શાંતિનાથ

આ સ્વર્ગવૈભવ ઇષ્ટ નથી, અમને તો આપના જેવો વીતરાગી આત્મવૈભવ જ ઇષ્ટ છે. આશ્ચર્યકારી ઇન્દ્રલોકના દિવ્યવૈભવમાં પણ ન લોભાવું-એ તો શું સાધારણ વાત છે ? નહીં, એ અસાધારણ વાત છે. આત્મતત્ત્વની અદ્દભુતતાને જાણનારા પ્રભુ શાંતિનાથ જેવા સમ્યગ્દષ્ટિ--મહાત્મા જ તે કરી શકે.

તે અચ્યુત ઇન્દ્રને મહાન અવધિજ્ઞાન તથા વિક્રિયાદિ ઋદ્ધિઓ હતી…તેઓ∘વારંવાર તીર્થંકરોના પંચકલ્યાણકમાં જતા; ભવ્ય ઇન્દ્રસભામાં તેઓ સમ્યગ્દર્શનની ચર્ચા કરીને તેનો અપાર મહિમા પ્રસિદ્ધ કરતા ને ચારિત્રદશાની ભાવના ભાવતા. એ રીતે સુખપૂર્વક સ્વર્ગનું આયુ પસાર કરતા હતા.

> અરે, જીવનભર ને ભવોભવ સાથે રહેનારા, તેમ જ ભવિષ્યમાં તીર્થંકર—ગણધર થનારા બે ભાઇઓ વિખુટા પડયાઃ એક સ્વર્ગમાં ને બીજો નરકમાં! એનું નરકનું દુઃખ જોવાતું નથી; તેથી આપણે કથાને આગળ વધારતા પહેલાં, તે અનંતવીર્યના જીવને નરકમાંથી બહાર લાવીએ ને



સ્વર્ગમાં તે બંને ભાઇઓનું મિલન કરાવી દઇએ.

\* \* \* \* \*

પહેલાં આપણે વાંચી ગયા કે અપરાજિત અને અનંતવીર્યના પિતા સ્મિતસાગર દીક્ષા લઇ મુનિ થયા હતા ને નિદાનબંધ કરીને ધરણેન્દ્રમાં ઊપજ્યા હતા. એકવાર તે ધરણેન્દ્રે અવધિજ્ઞાનમાં જાણ્યું કે—પૂર્વભવનો મારો પુત્ર અનંતવીર્ય મરીને નરકે ગયો છે; એટલે તરત જ તે ધરણેન્દ્ર નરકમાં તેને પ્રતિબોધવા ગયા. ને ધરણેન્દ્રને દેખતાં જ નારકી જીવો આશ્ચર્ય પામ્યા. આ કોઇ પ્રભાવશાળી દેવ અમને મારવા નહીં પણ શાંતિ પમાડવા આવ્યા છે-એમ સમજીને તે બધા નારકીઓ ક્ષણભર એકબીજા સાથે લડતા બંધ થઇ ગયા ને તે ધરણેન્દ્રની વાત સાંભળવા આતુર બન્યા.

ધરણેન્દ્રે અનંતવીર્યના જીવને સંબોધીને કહ્યું : હે ભવ્ય ! આ પહેલાંના ભવમાં તું ત્રણખંડનો સ્વામી વાસુદેવ હતો ને હું તારો પિતા હતો. ધર્મને ભૂલીને વિષયભોગોની તીવ્ર લાલસાને લીધે જ તું આ નરકમાં પડ્યો છે. હવે ફરીથી તારા આત્માની સંભાળ કર અને ખોયેલા તારા સમ્યકત્વ--રત્નને ફરીથી ગ્રહણ કર! હું ધરણેન્દ્ર છું ને તને પ્રતિબોધવા માટે જ અહીં આવ્યો છું.

અહા, નરકમાં જાણે અમૃત પીવા મળ્યું હોય! —એમ ધરણેન્દ્રના વચનો સાંભળીને તે નારકીજીવને મહાન શાંતિ થઇ. બે હાથ જોડીને ગદગદ થઇ ને કહેવા લાગ્યોઃ હે તાત! આપે આ નરકમાં પણ મને ધર્મોપદેશનું અમૃત પીવડાવીને મહાન ઉપકાર કર્યો. અરે, મનુષ્યભવમાં હું ત્રણખંડનો સ્વામી હતો, ને ભાવિમાં તીર્થંકર થનારા મહાત્મા અપરાજિત બળદેવ મારા જીવનના સાથીદાર ભાઇ હતા; તે વખતે મારી સાથે રહેનારા જીવોમાંથી ઘણાય તો મોક્ષ પામ્યા, ઘણા જીવો સ્વર્ગમાં ગયા, ને હું અહીં નરકમાં પડ્યો ! પુણ્યફળ ભોગવતી વખતે તો મારા સાથીદાર

ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૨૯

# [મહાપુરાજ્ઞ]

ચોવીસ તીર્થકર ]

ઘણાય જીવો હતા, અત્યારે પાપફળ ભોગવતી વખતે અહીં મારું કોઇ નથી; હું એકલો જ મારાં પાપનાં ફળ ભોગવું છું.--

> જન્મ-મરહા એક જ કરે, સુખ-દુઃખ વેદે એક; નર્કગમન પણ એકલો, મોક્ષ જાય જીવ એક.

અહીં એકલો મારો આત્માં જ મારું શરશ છે.—આમ એકત્વભાવના વડે અંતર સ્વભાવમાં ઊંડા ઊતરીને તેશે ફરીથી સમ્યકત્વનું ગ્રહશ કર્યું...એટલું જ નહિ, આ પ્રસંગે બીજા પશ અનેક નારકીજીવો શાંતિ અને સમ્યકત્વ પામ્યા...ને બહુ જ ઉપકારબુદ્ધિથી હાથ જોડીને ધરશેન્દ્રને નંમસ્કાર કરવા લાગ્યા. પોતાનું પ્રયોજન પૂરું થયું એમ જાશી તે ધરશેન્દ્ર પોતાના સ્થાનકે ચાલ્યા ગયા.

જીઓ તો ખરા, જીવોના પરિણામની વિચિત્રતા! ત્રણ ખંડનો રાજવૈભવ ભોગવવામાં અપરાજિત અને અનંતવીર્ય એ બંને ભાઇઓ સાથે જ હતા, છતાં એક તો વિશુદ્ધ-પરિણામને લીધે સ્વર્ગમાં ગયા ને બીજો સંકલેશપરિણામને લીધે નરકમાં ગયો. નરકની વચ્ચે પણ પાછું સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કર્યું. બે ભાઇમાંથી એક અસંખ્યવર્ષો સુધી સ્વર્ગમાં ને બીજો અસંખ્ય વર્ષો સુધી નરકમાં, છતાં ઊંડી અંતરદષ્ટિથી જોઇએ તો બંને જીવો સમ્યગ્દષ્ટિ છે, બંને ચોથા ગુણસ્થાને છે ને સમ્યક્ત્વસુખ બંનેને સરખું છે. બંનેના સંયોગમાં ને ઉદયભાવમાં મોટો ફેર હોવા છતાં, સ્વભાવદશાની આ સમાનતાને ભેદજ્ઞાની જીવો જ ઓળખી શકે છે, ઉદય અને જ્ઞાનને જે જાૂદા દેખી શકે તે જ જ્ઞાનીઓની અંતરંગદશાને ઓળખી શકે.

અંતે તે અનંતવીર્યનો જીવ, સમ્યકત્વના પાલનપૂર્વક નરકની ઘોર યાતનામાંથી છૂટયો અને ભરતક્ષેત્રમાં વિદ્યાધરોનો સ્વામી મેઘનાદ રાજા થયો. એકવાર તે મેઘનાદ મેરુપર્વતના નંદનવનમાં જઈને વિદ્યા સાધી રહ્યો હતો; બરાબર તે જ વખતે અચ્યુતેન્દ્ર પણ ત્યાં જિનવંદના કરવા આવેલ; તેણે મેઘનાદને જોઈને કહ્યું : હે મેઘનાદ ! પૂર્વભવમાં આંપણે બંને ભાઇ હતા; હું અચ્યુતેન્દ્ર થયો છું; અને તું નરકમાં

ેગયો હતો ત્યાંથી નીકળીને આ મેઘનાદ વિદ્યાદ્યર થ્યો છે. વિષયભોગોની તીવ લાલસાથી તે ધોર નરકદુઃખો ભોગવ્યા.એને યાદ કરીને હવે તું સાવધાન થા, આ વિષય-ભોગોને છોડ ને સંયમનું આરાધન કર ! તને સમ્યગ્દર્શન તો છે જ, હવે ચારિત્રધર્મને અંગીકાર કર ! તૃષ્શાની આગ વિષયભોગો વડે શાંત નથી થતી પંજા ચારિત્રજળ વડે જ તે શાંત થાય છે; માટે તું આજે જ તે ભોગોને છોડ ને પારમેશ્વરી જિનદીક્ષાને ધારજા કર. આ દીક્ષા તે મોક્ષની માતા છે. દેવો પણ તેને પૂજે છે.

પોતાના ભાઈ અચ્યુતઇન્દ્રના મુખથી ચારિત્રદશાનો અપાર મહિમા અને વૈરાગ્યનો મહાન ઉપદેશ સાંભળીને તે મેઘનાદને જાતિસ્મરણ થયું; તરત જ તેનું ચિત્ત સંસારથી વિરક્ત થયું, અને પાછો ઘરે ગયા વગર ત્યાં ને ત્યાં જ એક મુનિરાજની સમીપમાં વસ્ત્ર-મુગટ વગેરે સર્વ પરિન્નહ છોડી, તેણે .ચારિત્રદશા અંગીકાર કરી. 'ધન્ય મુનિદશા !' -એમ પ્રશંસાપૂર્વક તેને વંદન કરીને અચ્યુતેન્દ્ર પોતાના સ્વર્ગમાં ચાલ્યા ગયા. (જાઓ તો



[ આપશા ભગવંતો

## [ મહાપુરાક્ષ ]

⋇

⋇

ખરા, ગુણનું બહુમાન ! એક તીર્થંકરના આત્માએ ગણધરના આત્માને વંદન કર્યા.)

શ્રી મેઘનાદ મુનિ આત્મધ્યાનપૂર્વક વિચરી રહ્યા હતા. એવામાં સુકંઠ નામના એક અસુરદેવે તેમના પર ઉપસર્ગ કર્યો. ધરણેન્દ્રને ઉપસર્ગની ખબર પડતાં તેણે તે અસુરને ભગાડી મૂક્યો ને મુનિનો ઉપસર્ગ દૂર કર્યો. અંતે તે મુનિરાજ શાંત ભાવથી સમાધિમરજ્ઞ કરીને સોળમા અચ્યુત સ્વર્ગમાં પ્રતીન્દ્ર થયા. ઇન્દ્ર તો શાંતિનાથ—તીર્થંકરનો જીવ, ને પ્રતીન્દ્ર ચક્રાયુધ-ગણધરનો જીવ,—એમ બંને ભાઇઓ ભેગા થયા. પોતાના પૂર્વભવના ભાઇ, તેમ જ ભવિષ્યના ભવના પજ્ઞ ભાઇનો ભેટો થતાં તે પ્રતીન્દ્રને ઘજ્ઞી પ્રસન્નતા થઇ; તેણે તેમનો ઘજ્ઞો ઉપકાર માન્યો. તે ઇન્દ્ર તથા પ્રતીન્દ્ર બંને અસંખ્ય વર્ષો સુધી ચૈતન્યની અખંડ સાધનાપૂર્વક દેવલોકમાં સાથે જ રહ્યા. હવે સુધીના બાકીના પાંચેય ઉત્તમ ભવોમાં પજ્ઞ તેઓ ભેગા જ રહેશે ને આત્મસાધનામાં વૃદ્ધિ કરતા કરતા, તીર્થંકર—ગજ્ઞધર થઇને, મોક્ષપદને પામશે. [આપજ્ઞે પજ્ઞ આ કથા દ્વારા મોક્ષ સુધી તેમની સાથે જ રહેશું. પ્રથમ વિદેહક્ષેત્રમાં-જ્યાં તેઓ ક્ષેમંકર તીર્થકરના પુત્ર થાય છે ત્યાં જઇએ.]

> \* \* \* \* \* \* ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ પાંચમો ક્ષેમંકર–તીર્થંકરના પુત્ર વજ્રાયુધ–ચક્રવર્તી (શાંતિનાથનો જીવ) વજ્રાયુધના પુત્ર સહસ્રાયુધ (ગણધર–ચક્રાયુધનો જીવ)

#### \*

અહો, ચૈતન્યરસથી ભરેલું શાંતજીવન જીવનારા પ્રભો શાંતિનાથ! તીર્થંકર થવા ₩ \* \* \* પહેલાંના પાંચમા તેમજ ત્રીજા બંને અવતારમાં આપ વિદેહક્ષેત્રમાં તીર્થંકરદેવના પુત્ર ₩ ⋇ હતા. બંને વખતે સ્વર્ગની ઇન્દ્રસભામાં ઇન્દ્રે આપના ઉત્તમ ગુણોની પ્રશંસા કરી હતી \* \* ⋇ અને દેવ-દેવી આપની પરીક્ષા કરવા આવ્યા હતા; ત્યારે જૈનતત્ત્વજ્ઞાન અને બ્રહ્મચર્યમાં ⋇ \* ⋇ આપ એવા અડગ રહ્યા કે દેવોથી પણ ન ડગ્યા. જ્ઞાનવૈરાગ્યની દઢતાના પ્રેરક આપના ⋇ ⋇ જીવનના ઉત્તમ પ્રસંગો અમારા જેવા મુમુક્ષુઓને પણ આત્મસાધના માટે ઉત્સાહિત \* \* ⋇ ⋇ કરે છે. અહીં આપના જીવનના તે પ્રસંગોનું આલેખન કરવાના મંગલપ્રસંગે આપશ્રીને ₩ ⋇ અમારા હૃદયમાં બિરાજમાન કરીને નમકાર કરીએ છીએ....અહો, આપના મંગલજીવનનું ⋇ ⋇ આલેખન કરતી વખતે, જાશે કે આપ જ અમારા દ્રદયમાં બેઠાબેઠા બોલતા હો એવી ⋇ ⋇ ⋇ \* મહાન પ્રસન્નતા અમને થાય છે. ¥ \*

આપણા હૃદયેશ્વર ભગવાન શાંતિનાથ અને તેમના ગણધર-એ બંને જીવો છટ્ટા--પૂર્વભવમાં અચ્યુતસ્વર્ગમાં ઇન્દ્ર તથા પ્રતીન્દ્ર થયા છે; ત્યાંથી નીકળીને હવે જે નગરીમાં તીર્થંકરના પુત્ર--પૌત્ર તરીકે તેઓ અવતરવાના છે તે પાવન નગરીમાં આપણી કથા પ્રવેશે છે.

₩

⋇

₩

આ છે જંબુદ્ધીપના વિદેહક્ષેત્રમાં મંગલાવતી દેશની રત્નસંચયપુર નગરી! જ્યાંના મહારાજા ક્ષેમંકર-તીર્થંકર, તે નગરીની શોભાની શી વાત! જૈનધર્મના ઉપાસક પુષ્ટયવંત જીવો ત્યાં વસે છે અને

#### ચોવીસ તીર્થકર ]

# [ મહાપુરાક્ષ ]

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૩૧

ઊંચા ઊંચા જિનમંદિરો છે. તે 'રત્નસંચયપુરી' બહારમાં તો જિનમંદિરોના શિખર ઉપર જડેલા રત્નોના પ્રકાશથી શોભી રહી છે; ને અંતરંગમાં, ધર્માત્માઓના હૃદયમાં રહેલા સમ્યગ્દર્શનાદિ રત્નોથી શોભી રહી છે. મહારાજા ક્ષેમંકર મહાપુષ્ટયવાન છે, ધીર-વીર છે, શુદ્ધ સમ્યગ્દષ્ટિ છે, અવધિજ્ઞાની છે, ચરમશરીરી છે અને તીર્થંકર છે.

તે ક્ષેમંકર મહારાજાની મહારાશી કનકમાલા; તેની કૂંખે શાંતિનાથપ્રભુના જીવે (-પૂર્વના અપરાજિત-બળભદ્રના જીવે) અચ્યુતસ્વર્ગમાંથી અવતાર લીધો....તેનું નામ વજ્રાયુધ ! [પાઠક ! તમે યાદ કરજો કે, શાંતિનાથ પ્રભુએ પૂર્વે ૧૨મા ભવમાં પશ આ રત્નસંચયપુરી નગરીમાં જ 'શ્રીષેશરાજા' તરીકે અવતરીને રાજ્ય કર્યું હતું.] વાહ, રત્નપુરી તો જાશે તીર્થંકરોની ખાશ ! વિદેહક્ષેત્રના વર્તમાન તીર્થંકરને ત્યાં ભરતક્ષેત્રના ભાવિતીર્થંકર પુત્ર તરીકે અવતર્યા. આમ તો બે સાક્ષાત્ તીર્થંકરોનું મિલન નથી થતું, પશ અહીં એક તીર્થંકરના ઘરે બીજા તીર્થંકરનો અવતાર થયો એટલે એક વર્તમાન અને એક ભાવિ એમ બે તીર્થંકર-આત્માઓનું પિતા-પુત્રરૂપે મિલન થયું.

ભાવિ-ગણધરનો જીવ, કે જે પૂર્વે અપરાજિતનો ભાઇ અનંતવીર્ય-વાસુદેવ હતો, પછી નરકે ગયો હતો, અને ત્યાંથી નીકળી મેઘનાદ થઇ અચ્યુતસ્વર્ગમાં પ્રતીન્દ્ર થયો હતો, તે ત્યાંથી નીકળીને રત્નસંચયપુરીમાં વજ્રાયુધનો પુત્ર થયો. તેનું નામ સહસ્રાયુધ. (ભાવિ તીર્થકર ને ગણધર અત્યારે પિતા-પુત્ર થયા.)

📽 તે સહસાયુધને એક ચરમશરીરી પુત્ર હતો, તેનું નામ કનકશાંતિ.

--આ રીતે શાંતિનાથપ્રભુના જીવનમાં એક સાથે ચાર પેઢીના મહાપુરુષોનું જીવન વાંચી રહ્યા છીએ----

(૧) ક્ષેમંકર મહારાજા (તે વિદેહક્ષેત્રના તીર્થંકર : રત્નસંચયપુરીના રાજા)

(૨) તે ક્ષેમંકરના પુત્ર, વજ્રાયુધકુમાર (ચક્રવર્તી, ભાવિતીર્થંકર-શાંતિનાથ)

(૩) તે વજ્રાયુધના પુત્ર; સહસ્ત્રાયુધ (ભાવિ ગણધર-ચક્રાયુધ)

\*

\*

(૪) તે સહસ્રાયુધના પુત્ર; કનકશાંતિ (જે ચરમશરીરી છે ને કેવળજ્ઞાન , પ્રગટ કરીને ધર્મોપદેશ વડે પોતાના દાદાને પણ વૈરાગ્યનું નિમિત્ત થશે.).

\*

એક વખત રત્નપુરીની રાજસંભામાં એ ચારે મહાત્માઓ બેઠા છે; તીર્થકર ક્ષેમંકર-મહારાજા પુત્ર-પૌત્ર અને પ્રપૌત્ર સહિત શોભી રહ્યા છે. એવામાં તે રાજસભામાં એક પંડિત આવ્યો… ને આશ્વર્યકારી ધટના બની. શું બન્યું તે સાંભળો.

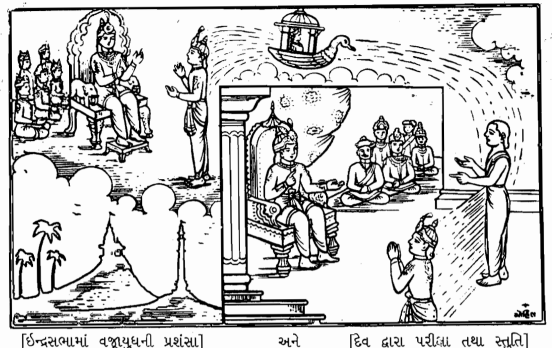
જ્યારે અહીં રત્નપુરીમાં અદભુત રાજસભા ભરાશી હતી તે જ વખતે અમરપુરીમાં અદ્ભુત ઇન્દ્રસભા ચાલતી હતી; તેમાં ઇન્દ્રમહારાજે વજ્રાયુધકુમારની પ્રશંસા કરતાં કહ્યું :--'હે દેવો ! હું મધ્યલોકના એક ધર્માત્માની વાત કહું છું તે સાંભળો ! ----આ વાત સુખ દેનારી છે અને ધર્મનો મહિમા વધારનારી છે. જીઓ, અત્યારે વિદેહક્ષેત્રની રત્નસંચયપુરી નગરીમાં, તીર્થકરભગવાન શ્રી ક્ષેમંકરમહારાજાની રાજસભામાં તેમના પુત્ર વજ્રાયુધકુમાર બેઠા છે, તેઓ પણ ભરતક્ષેત્રના ભાવિ તીર્થકર છે,--મહાબુદ્ધિમાન છે, અવધિજ્ઞાની છે, ગુણોના સાગર છે, તત્ત્વોના જાણકાર છે, ધર્માત્મા છે, સમ્યગ્દર્શનના નિઃશંકતા વગેરે ગુણોથી શોભિત

## [ મહાપુરાક્ષ ]

## [ંઆપશા ભગવંતો

૨૩૨ : ભગવાન શાંતિનાથ

છે અને જિનપ્રશીત તત્ત્વાર્થશ્રદ્ધાનમાં અડગ છે...." આમ ઘણા પ્રકારે ઇન્દ્રે વજ્રાયુધકુમારની સ્તુતિ કરી.



ઇન્દ્રસભામાં વજ્રાયુધકુમારની આવી સ્તુતિ સાંભળીને 'વિચિત્રશૂલ' નામનો એક દેવ પરીક્ષા કરવા માટે રત્નપુરીમાં આવ્યો અને એકાંતવાદી–પંડિતનુ રૂપ ધારશ કરીને વજ્રાયુધકુમારને પૂછવા લાગ્યોઃ 'હે કુમાર! આપ જીવ વગેરે પદાર્થોનો વિચાર કરવામાં ચતુર છો અને અનેકાન્તરૂપ જૈનમતને માનનારા છે; પરંતુ વસ્તુ કાં તો એકાંત ક્ષશિક હોય, અથવા તો એકાંત નિત્ય હોય! તો એ બતાવો કે, શું જીવ સર્વથા ક્ષશિક છે ? કે સર્વથા નિત્ય છે?

તેના ઉત્તરમાં વજ્રાયુધકુમાર અનેકાન્તસ્વભાવનો આશ્રય લઇને, અમૃત જેવા મધુર અને શ્રેષ્ઠ વચનો વડે કહેવા લાગ્યા—"હે વિદ્વાન ! હું જીવાદિ પદાર્થોનું સ્વરૂપ પક્ષપાતરહિત કહું છું. તમે તમારા મનને સ્થિર કરીને સાંભળો ! અનેકાન્તમય જૈનધર્મનું અમૃત તમે નથી પીધું ત્યાં સુધી જ એકાંતવાદરૂપ મિથ્યાત્વનું ઝેર તમારી વાણીમાં આવે છે. અનેકાન્તનું અમૃત ચાખતાં જ તમારું મિથ્યાત્વનું ઝેર ઊતરી જશે ને તમને તૃપ્તિ થશે. સાંભળો ! જિન ભગવાનનાં અમૃત જેવા વચનમાં એમ કહ્યું છે કે જીવાદિ કોઇ પદાર્થો સર્વથા ક્ષણિક નથી તેમ જ સર્વથા નિત્ય પણ નથી; કેમકે જો તેને સર્વથા ક્ષણિક માનવામાં આવે તો પુષ્ટય-પાપનું ફળ કે બંધ-મોક્ષ વગેરે કાંઇ બની શકે નહિ, પુનર્જન્મ બની શકે નહિ, વિચારપૂર્વક કરાતાં કાર્યો મકાન-વ્યાપાર-વિવાહ વગેરે બની શકે નહિ, શનર્જન્મ બની શકે નહિ, વિચારપૂર્વક કરાતાં કાર્યો મકાન-વ્યાપાર-વિવાહ વગેરે બની શકે નહિ, જ્ઞાન-ચારિત્ર વગેરેનું અનુષ્ઠાન કે તપ વગેરે પણ નિષ્ફળ જાય, કેમકે જીવ ક્ષણિક જ હોય તો તે બધાનું ફળ કોશ ભોગવે ? વળી ગુરુદ્વારા શિષ્યને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ કે પૂર્વજન્મના સંસ્કાર પણ રહેશે નહિ, ને પ્રત્યભિજ્ઞાન, જાતિસ્મરણજ્ઞાન વગેરેનો પણ લોપ થશે.—માટે જીવને સર્વથા ક્ષણિકપણું નથી. અને જીવને જો સર્વથા નિત્ય માનવામાં આવે તો. બંધ-મોક્ષ બની શકશે નહિ, અજ્ઞાન ટાળીને જ્ઞાન કરવાનું, કે ક્રોધાદિની હાની ને જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ બની શકશે નહિ, પુનર્જન્મ પણ

#### [ મહાપુરાજ ]

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૩૩

#### ચોવીસ તીર્થકર ]

Binne

બની શકશે નહિ. ગતિનું પરિવર્તન પણ કઇ રીતે થશે?-માટે જીવ સર્વથા નિત્ય પણ નથી.

એક જ જીવ એક સાથે નિત્ય તેમજ અનિત્ય એવા અનેકસ્વરૂપ છે. (આત્મા દ્રવ્યે નિત્ય છે, પયયિ પલટાય.)-તેને અનેકાન્ત કહેવાય છે. એ જ રીતે જીવાદિ તત્ત્વોમાં જે પોતાના ગુણપર્યાયો છે તેનાથી તે સર્વથા અભિન્ન નથી તેમ એકાંતે ભિન્ન પણ નથી; અનેકાન્તસ્વરૂપ વડે જ સત્યની સિદ્ધિ છે. અનેકાન્ત તે અમૃત છે. માટે બુદ્ધિમાનોએ પરીક્ષાપૂર્વક અનેકાન્ત-સ્વરૂપ જૈનધર્મનો સ્વીકાર કરવો જોઇએ કેમકે તે જ સત્ય છે. એકાંત નિત્યપણું કે એકાંત ક્ષણિકપણું તે સત્ય નથી.

-આ પ્રમાણે વજ્રાયુધકુમારે વજ્ર જેવાં વચનો વડે એકાંતવાદની દલીલોને ખંડખંડ કરી નાંખી. વિદ્વાનના વેશમાં આવેલો તે દેવ પણ વજ્રાયુધની વિદ્વત્તાથી મુગ્ધ બન્યો. મનમાં પ્રસન્ન થઈને હજી વિશેષ પરીક્ષા માટે તેણે પૂછ્યું : હે કુમાર ! આપનાં વચનો બુદ્ધિથી ભરેલાં છે ને વિદ્વાનોને આનંદ પમાડનારાં છે; હવે એ સમજાવો કે—

# શું જીવ, કર્મ વગેરેનો કર્તા છે?-કે સર્વથા અકર્તા છે?

ઉત્તરમાં વજ્રાયુધે કહ્યું : જીવને ઘટ-પટ-શરીર-કર્મ વગેરે પરદ્રવ્યનો કર્તા ઉપચારથી કહેવાય છે, ખરેખર જીવ તેનો કર્તા નથી. અશુદ્ધનયથી જીવ પોતાનાં ક્રોધ-રાગાદિ ભાવોનો કર્તા છે, પણ તે કર્તાપણું છોડવાયોગ્ય છે; શુદ્ધનયથી જીવ તે ક્રોધાદિનો કર્તા નથી; તે પોતાના સમ્યકત્વાદિ શુદ્ધ ચેતનભાવોનો ખરેખર કર્તા છે; એ તેનો સ્વભાવ છે–આ પ્રકારે જીવને કર્તાપણું તેમ જ અકર્તાપણું સમજવું.

વિદ્ધાને ફરી પૂછ્યું-શું જીવ કર્મના ફળનો ભોકતા છે?-કે નથી?

વિદેહના વર્તમાન તીર્થંકરની સભામાં બેઠેલા ભારતના ભાવિ તીર્થંકરે ઉત્તર આપ્યો—'અશુદ્ધનયથી જીવ પોતે કરેલાં કર્મના ફળને ભોગવે છે; શુદ્ધનયથી તે કર્મફળનો ભોકતા નથી; પોતાના સ્વાભાવિક સુખનો જ ભોકતા છે.'

(દેવ-) જે જીવ કર્મ કરે છે તે જ તેના ફળનો ભોકતા છે? કે કોઇ બીજો?

(વજ્રાયુધ) એક પર્યાયમાં જીવ શુભાશુભ કર્મને કરે છે ને બીજી પર્યાયમાં (અથવા બીજા જન્મમાં) તેના ફળને ભોગવે છે; એટલે પર્યાય-અપેક્ષાએ જોતાં જે કરે છે તે જ નથી ભોગવતો; અને દ્રવ્ય અપેક્ષાએ જોતાં, જે જીવે કર્મો કર્યાં તે જ જીવ તેનાં ફળને ભોગવે છે; એક જીવના સુખ–દુઃખને બીજો નથી ભોગવતો.

વળી દેવે પૂછ્યું-જીવ સર્વવ્યાપી મહાન છે? કે તલના દાશા જેવડો સૂક્ષ્મ છે?

વજ્રાયુધે કહ્યું: નિશ્ચયથી દરેક જીવ સદાય અસંખ્યપ્રદેશી છે. કેવલીસમુદ્ધાત વખતે તે આખા લોકમાં સર્વવ્યાપી થઇ જાય છે (-જે માત્ર એક જ સમય રહે છે.)તે સિવાયના વખતમાં નાનું-મોટું જેવું શરીર હોય તેવા આકારવાળો તે હોય છે. તેનું કારણ એ છે કે દીપકના પ્રકાશની જેમ જીવમાં સંકોચ-વિસ્તાર થવાની શક્તિ છે, તેથી તે શરીરના આકાર જેવો થઇ જાય છે. મુકતદશામાં રહેલો શરીરરહિત જીવ પણ સર્વથા નિરાકાર નથી તેમ જ સર્વવ્યાપી નથી, પરંતુ લગભગ છેલ્લા શરીર જેવા ચૈતન્ય-આકારવાળો હોય છે.

ૠ અંતમાં તે પરીક્ષા કરવા આવેલા દેવે પૂછ્યુંઃ હે કુંવરજી ! એ બતાવો કે, શું જીવ પોતે ચાનથી જાણે છે ?–કે ઇન્દ્રિયોથી જાણે છે ?

#### [ મહાપુરાણ ]

વજ્રાયુધકુમારે કહ્યું: હે વત્સ! જીવ પોતે જ જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, તેથી તે પોતે જાશે છે. ઇન્દ્રિયો કાંઇ જીવસ્વરૂપ નથી. શરીર અને ઇન્દ્રિયો તો અચેતન જડ છે; તેનાથી જીવ જીદો છે. અરિહંતો અને સિદ્ધભગવંતો ઇન્દ્રિયો વગર જ સર્વને જાશે છે; સ્વાનુભવી ધર્માત્માઓ પશ ઇન્દ્રિયોના અવલંબન વિના જ આત્માને અનુભવે છે. આ રીતે અતીન્દ્રિય જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા છે.

-આ પ્રમાશે આત્માનું સ્વરૂપ સરસ રીતે સમજાવીને છેવટે વજ્રાયુધકુમારે કહ્યું: જીવનું નિત્યપશું– ક્ષણિકપશું, બંધ–મોક્ષ, કર્તૃત્વ–ભોકતૃત્વ વગેરે બધું અનેકાન્ત-નયોથી જ સિદ્ધ થાય છે; એકાંતનયથી તે કાંઇ પશ સિદ્ધ થઇ શકતું નથી. માટે હે ભવ્યજીવો! તમે અનેકાન્તમય જૈનધર્મઅનુસાર સમ્યક શ્રદ્ધા કરીને આત્માનું કલ્યાશ કરો.

-એ પ્રમાણે પંડિતવેશમાં રહેલા દેવે જે કોઇ પ્રશ્નો પૂછયા તે બધાયનું સમાધાન વજ્રાયુધકુમારે ઘણી ગંભીરતા અને દઢતાથી અનેકાંતઅનુસાર કર્યું. ભરતના ભાવિ તીર્થકરના શ્રીમુખથી આવી સુંદર ધર્મચર્ચા સાંભળીને વિદેહના સર્વે સભાજનો પ્રસન્ન થયા. અમૃતભરેલાં તેમનાં વચનો સાંભળીને અને તેમના તત્ત્વાર્થશ્રદ્ધાનની દઢતા દેખીને, તે મિથ્યાદષ્ટિ દેવ પણ જૈનધર્મનું સ્વરૂપ સમજીને સમ્યગ્દર્શન પામી ગયો, અને તેને એટલો બધો સંતોષ તથા પ્રસન્નતા થઇ–જાણે કે મોક્ષપદ મળી ગયું, હોય!

પછી તરત તે દેવે પોતાનું મૂળસ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું અને સ્વર્ગમાં ઇન્દ્રે તેમની જે પ્રશંસા કરી હતી તે કહી સંભળાવી. 'હે પ્રભો ! મને ક્ષમા કરો…..મેં આપના તત્ત્વજ્ઞાનમાં શંકા કરીને આપની પરીક્ષા કરી. આપના પ્રતાપે હું આજ જૈનધર્મની શ્રદ્ધા કરીને સમ્યગ્દર્શન પામ્યો છું. આપનો મહાન ઉપકાર છે; આપનું તત્ત્વજ્ઞાન ઉજ્જવળ છે ને આપ તો ભાવિ તીર્થંકર છો.'—આમ કહીને તે દેવે મહાનભક્તિથી દિવ્ય વસ્ત્રાભૂષ્ણ ભેટ આપીને વજ્રાયુધકુમારનું બહુમાન કર્યું.

અહો, જગતમાં તે ધર્માત્મા જીવો ધન્ય છે કે જેઓ સમ્યકત્વાદિ નિર્મળ રત્નોવડે સુશોભિત છે, ઇન્દ્રો પણ જેમની પ્રશંસા કરે છે અને દેવો આવીને પરીક્ષા કરે તોપણ તત્ત્વ-શ્રદ્ધામાંથી જેઓ જરાપણ ડગતા નથી. આવા ધર્માત્માઓના સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણો જોઇને મુમુક્ષુનું હૃદય તેમના પ્રત્યે પ્રમોદથી ઉલ્લસિત થાય છે. ભાવિ શાંતિનાથ એવા શ્રી વજ્રાયુધકુમારનું નિર્મળ તત્ત્વજ્ઞાન જિજ્ઞાસુ જીવોને માટે અનુકરણીય છે.

ઉપરના પ્રસંગ પછી અમુક વખત બાદ, વજ્રાયુધકુમારના પિતા શ્રી ક્ષેમંકર તીર્થંકર સંસારથી વિરક્ત થયા; વજ્રાયુધકુમારનો રાજયાભિષેક કરીને, બાર વૈરાગ્ય અનુપ્રેક્ષાના ચિંતન-પૂર્વક પોતે સ્વયં દીક્ષા અંગીકાર કરીને મુનિ થયા. આત્મધ્યાનવડે અલ્પકાળમાં કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવીને તીર્થંકર થયા અને સમવસરણમાં દિવ્યધ્વનિવડે ભવ્ય જીવોને ધર્મોપદેશ દેવા લાગ્યા.

આ બાજા વજ્રાયુધ મહારાજા રત્નપુરીમાં રાજય કરતા હતા, તેમના શસ્ત્રભંડારમાં એકાએક સુદર્શનચક્ર પ્રગટ થયું; અને છએ ખંડ ઉપર વિજય મેળવીને તેમણે ચક્રવર્તીપદ પ્રાપ્ત કર્યું. પિતાજી ધર્મચક્રી થયા ને પુત્ર રાજચક્રી થયા. ધર્મ અને પુષ્ટય બંનેનો કેવો ઉત્તમ સુયોગ ! છતાં ધર્મીને માટે એક સરસ છે ને બીજાું નીરસ છે.

હવે તે વજ્રાયુધ-ચક્રવર્તીનો પૌત્ર (ને ક્ષેમંકર તીર્થંકરનો પ્રપૌત્ર) કનકશાંતિ કે જે ચરમશરીરી છે, —તે એકવાર પરિવાર-સહિત વનવિહાર કરવા ગયો; જેમ માટી ખોદતાં રત્નખજાનો મળી જાય

# ચોવીસ તીર્થકર ]

#### [મહાપુરાલ ]

તેમ વનમાં તેને રત્નત્રયવંત મુનિરાજનાં દર્શન થયા. તે મુનિરાજ પાસેથી ધર્મોપદેશ સાંભળતાં તે કનકકુમાર વૈરાગ્ય પામ્યો ને દીક્ષા લેવા તૈયાર થયો. ત્યારે તેના દાદા વજ્રાયુધે અને પિતા સહસ્રાયુધે કહ્યું: બેટા, હજી તારી ઉમર નાની છે; અત્યારે તું રાજભોગ ભોગવ; પછી અમે જયારે દીક્ષા લઇએ ત્યારે અમારી સાથે તું પણ દીક્ષા લેજે!

—પશ વૈરાગી કનકકુમારે કહ્યું : હે દાદાજી ! હે પિતાજી ! જીવનનો શો ભરોસો ? અને મનુષ્ય—અવતારના આ દુર્લભ દિવસો વિષયાસક્તિમાં વેડફી દેવા મુમુક્ષુને પાલવે નહિ. મુમુક્ષુએ તો યમરાજનો વિશ્વાસ કર્યા વગર, બાળપણથી જ ધર્મની સાધના કરવી જોઇએ. માટે હું તો આજે જ દીક્ષા લઇશ.—એમ કહીને તે કનકશાંતિએ વનમાં જઇને જિનદીક્ષા લીધી. તે કનકમુનિરાજ, વિધાધરના અનેક ઉપસર્ગો વચ્ચે પણ આત્મધ્યાનમાં અડોલ રહીને અલ્પકાળમાં કેવળજ્ઞાન પામ્યા.

પોતાના પૈત્રને કેવળજ્ઞાન થવાના સમાચાર સાંભળતાં જ અત્યંત આનંદિત થઇને વજ્રાયુધ ચક્રવર્તીએ 'આનંદ' નામની ગંભીર ભેરી વગડાવીને ઉત્સવ કર્યો અને પોતે ધામધૂમથી તે જિનરાજને વંદવા-પૂજવા માટે ગયા. ત્યાં સ્તુતિ કરીને પ્રાર્થના કરી કે 'હે જિનરાજ! સંસારના કષાયોથી ડરીને હું આપના શરણે આવ્યો છું; મને ધર્મોપદેશ સંભળાવવા કૃપા કરો. અનેક દેવો અને વિધાધરો પણ કેવળજ્ઞાનના ઉત્સવમાં આવ્યા હતા. પ્રભુનો દિવ્ય મહિમા દેખીને, પેલો ઉપસર્ગ કરનારો વિધાધરો પણ પ્રભુના શરણે આવ્યો ને વેરભાવ છોડીને ધર્મની પ્રાપ્તિ કરી. શ્રી કનકકેવળીએ દિવ્ય વાણીમાં કહ્યું : સંસાર અનાદિઅનંત છે, અજ્ઞાનીજીવો તેનો પાર નથી પામી શકતા; પણ ભવ્યજીવો આત્મજ્ઞાન વડે અનાદિ સંસારનો પણ અંત કરી નાંખે છે. જેઓ રત્નત્રયરૂપ ધર્મનૌકામાં નથી બેસતા તેઓ અનંતવાર સંસાર-સમુદ્રમાં ડૂબે છે ને ઊછળે છે; પણ જેઓ આત્મજ્ઞાન કરીને ધર્મનૌકામાં બેસે છે તેઓ ભવ-સમુદ્રમાંથી બહાર નીકળીને મોક્ષપુરીમાં પહોંચી જાય છે. માટે મોક્ષાર્થી જીવે ભવસમુદ્રને પાર કરવા અવશ્ય ધર્મનું સેવન કરવું જોઇએ. ધર્મ જ માતા-પિતા સમાન હિતકારી છે, તે જ જન્મ-મરણના દુઃખોમાંથી ઉદ્ધાર કરીને જીવને ઉત્તમ મોક્ષસુખમાં સ્થાપે છે.' (અહા, પૌત્ર તો કેવળી થઇને ઉપદેશ આપે છે ને દાદા-જે પોતે ભાવિ તીર્થકર છે તે ભક્તિપૂર્વક ઉપદેશ સાંભળે છે.)

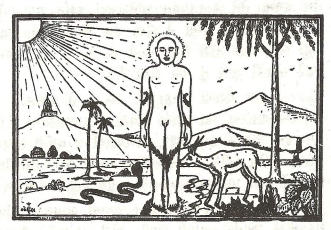
> આ પ્રમાશે કેવળી ભગવાનનો ઉપદેશ સાંભળીને ધર્માત્મા વજ્રાયુધ-ચક્રવર્તીનું ચિત્ત સંસાર-ભોગોથી વિરક્ત થયું. અહો, જાુઓ તો ખરા,-જેના પિતા તીર્થંકર, જે પોતે ભાવિ તીર્થંકર, તે અત્યારે પોતાના પૌત્રના ઉપદેશ વડે વૈરાગ્ય પામ્યા છે. વૈરાગ્ય પામીને તે વજ્રાયુધ મહારાજા વિચારવા લાગ્યા કે અરે, આ સંસારમાં વિષય-ભોગોની પ્રીતિ અત્યંત ચીક્ણી છે; આત્મજ્ઞાનીને પણ તેનો અનુરાગ છોડીને મુનિદશા ધારણ કરવાનું દુર્લભ છે કે, જે કનકશાંતિ મારો પૌત્ર હતો તેશે તો પોતાના આત્મબળથી



બાળકપણામાં જ કેવળજ્ઞાન—સંપદા પ્રાપ્ત કરી લીધી ને પરમાત્મા બની ગયા. તેમને ધન્ય છે. વૈરાગી વજ્રાયુધ મહારાજાએ રાજમહેલમાં આવીને રત્નપુરીનું રાજય પોતાના પુત્ર સહસાયુધને

## ૨૩૬ : ભગવાન શાંતિનાથ

સોંપી દીધું ને પોતાના પિતા શ્રી ક્ષેમંકર-તીર્થંકરના સમવસરશમાં જઇને જિનદીક્ષા ધારશ કરી. વૈરાગ્ય તો પૌત્રના ઉપદેશથી પામ્યા, ને દીક્ષા પિતા પાસે લીધી. છ ખંડનો ચક્રવર્તીવૈભવ છોડીને દીક્ષા બાદ શ્રી વજ્રાયુધ મુનિરાજ સિદ્ધાચલપર્વત ઉપર એક વર્ષનો પ્રતિમાયોગ ધારશ કરીને ઊભા. બાહુબલીસ્વામીની જેમ તેમશે પશ આહાર-પાશી વગર એક વર્ષ સુધી અડોલપશે એવું ધ્યાનતપ કર્યું કે કંઠ સધી વેલડીઓ વીંટાશી, તેમ જ



\*

સિંહ-સસલાં, સર્પ, હરણ વગેરે પશુઓ આવીને શાંતિપૂર્વક તેમના ચરણોમાં રહેવા લાગ્યા. તેમની શાંત ધ્યાનમુદ્રાથી પ્રભાવિત થઇને હિંસક પશુઓ પણ શાંત થઇ જતા હતા. પૂર્વના વેરી અસુરદેવે તેમને ધ્યાનથી ડગાવવા ઘણો ઉપસર્ગ કર્યો, છતાં વજ્રમુનિરાજ તો ધ્યાનમાં વજ્ર જેવા સ્થિર રહ્યા, તેમનું ચિત્ત ડગ્યું નહિ. અંતે ભકત-દેવીઓએ આવીને તે અસુરદેવોને ભગાડી મૂકયા. દેવોએ સ્તુતિ કરીને તેમની ક્ષમા માંગી. મુનિરાજ વજ્રાયુધ અનેક વર્ષો સુધી રત્નત્રયની આરાધના સહિત વિદેહક્ષેત્રમાં વિચર્યા.

આ તરફ, તે વજ્રાયુધ મહારાજાના પુત્ર સહસ્રાયુધે કેટલોક વખત રત્નપુરીનું રાજય કર્યું, પછી તેનું ચિત્ત પણ સંસારથી વિરક્ત થયું; તે વિચારવા લાગ્યા કે મારા દાદા તો તીર્થંકર છે, મારા પિતાજી પણ ચક્રવર્તીનું રાજ છોડીને મોક્ષને સાધવા માટે મુનિ થયા છે, મારો પુત્ર પણ દીક્ષા લઇને કેવળી થયો છે; અને હું હજી વિષય-ભોગોમાં પડયો છું! અરે, આ દુઃખદાયક અને પાપજનક વિષયભોગો મને શોભતા નથી, મને એમાં કયાંય ચેન નથી. મોક્ષને સાધવા હું આજે જ સાધુ થઇશ.—આવા નિશ્વયપૂર્વક જિનદીક્ષા લઇને તેઓ પણ વજ્રાયુધ મુનિરાજની સાથે વિચરવા લાગ્યા. પિતા-પુત્ર (ભાવિ તીર્થંકર—ગણધર) બંને મુનિરાજોએ સાથે સાથે અનેક વર્ષો સુધી વિહાર કર્યો. અંતે વિદેહક્ષેત્રના વૈભારપર્વત પર તે બંને મુનિવરોએ રત્નત્રયની અખંડ આરાધનાપૂર્વક સમાધિમરણ કર્યું ને ઊર્ધ્વ પ્રૈવેયકમાં અહમિન્દ્ર થયા.

આ રીતે ક્ષેમંકર તીર્થંકર, તેના પુત્ર વજ્રાયુધચક્રવર્તી, તેના પુત્ર સહસ્રાયુધ અને તેના પુત્ર કનકશાંતિ. એ ચાર પેઢીમાંથી બે પેઢીના જીવો તો મોક્ષ પામ્યા, ને વચલી બે પેઢીના જીવો અહમિન્દ્ર થયા; તેઓ ત્રણ ભવ પછી મોક્ષ પામશે.

> [આ રીતે ભગવાન શાંતિનાથના પંચમ—પૂર્વભવ 'વજ્રાયુધ ચક્રવર્તી'ની કથા પૂરી થઇ.]

> > 米

\*

# [ મહાપુરાણ ]

# ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ ચોથો: ત્રૈવેયકમાં અહમિન્દ્ર

આપણા ચરિત્રનાયક તીર્થંકર શાંતિનાથ, તથા તેમના ગણધર ચક્રાયુધ, બંને જીવો ચોથા પૂર્વભવે, ત્રૈવેયકમાં અહમિન્દ્રદેવ થયા છે. ત્રૈવેયકના દેવોને દેવીઓ હોતી નથી છતાં, પૂર્વે ૧૬ મા સ્વર્ગમાં ઇન્દ્રપદ વખતે ઇન્દ્રાણીઓની વચ્ચે, કે ચક્રવર્તી પદ વખતે ૯૬૦૦૦ સુંદરીઓના સંગમાં, તેમને જે પુણ્યજન્ય સુખ હતું તેના કરતાંય ઘણું વધારે સુખ અહીં ઇન્દ્રાણી વગર પણ તેમને હતું. તે જ સાબિત કરે છે કે સુખ વિષયોના ભોગવટામાંથી નથી આવતું. હા, એટલું ખરું કે પૂર્વે મુનિદશામાં તેમને જેટલું મહાન વીતરાગી સુખ હતું તેટલું મહાન સુખ આ અહમિન્દ્રપદમાં ન હતું, કેમ કે સાચું સુખ તો વીતરાગતા જ છે.રાગના ફળમાં સાચું સુખ કેમ હોય?—ન જ હોય. આ વાત તે અહમિન્દ્ર બરાબર જાણતા હતા. અને,—

'તેથી ન કરવો રાગ જરીયે કયાંય પણ મોક્ષેચ્છુએ,

વીતરાગ થઇને એ રીતે તે ભવ્ય ભવસાગર તરે.'

—આવી મુમુક્ષુભાવના સહિત દેવલોકનું અસંખ્ય વર્ષનું આયુ પૂરું કરીને તે બંને મહાત્માઓ મનુષ્યલોકમાં આવવા તૈયાર થયા.

[ભગવાન શાંતિનાથના ચોથા પૂર્વભવનું વર્શન અહીં પૂરું થયું.]

ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ ત્રીજો

# વિદેહમાં ઘનરથ તીર્થંકરના પુત્રઃ મેઘરથ તથા દેઢરથ

આ જંબુદ્ધીપના વિદેહક્ષેત્રમાં પુષ્કલાવતીદેશ અને તેમાં પુંડરીકિશી નગરી છે, તે વિદ્યમાન સીમંધર ભગવાન વગેરે કેટલાય તીર્થકરોની જન્મનગરી છે. ત્યાંથી મોક્ષમાં જવાના દરવાજા—સદાય ખુલ્લા છે, તેથી સ્વર્ગના દેવોને પશ ત્યાં અવતરવાનું મન થાય છે. મહારાજા ઘનરથ એ નગરીના રાજા હતા; નગરી સુંદર હતી, ને તેના રાજા તેનાથીયે વધુ સુંદર હતા, કેમકે તે એક તીર્થકર હતા. અહમિન્દ્ર થયેલા આપણા બંને ચરિત્રનાયકો ત્યાંથી ચવીને ઘનરથ તીર્થકરના પુત્રો થયા: ભગવાન શાંતિનાથનો જીવ મેઘરથકુમાર થયો અને ગણધરનો જીવ દઢરથકુમાર થયો. તે મેઘરથ અને દઢરથ બંને ભાઇઓ આત્મજ્ઞાની, શાંત પરિણામી, વિદ્રાન અને મનોહર હતા. ભવોભવના અને મોક્ષસુધીના સાથી હોવાથી બંનેને એકબીજા પ્રત્યે પર સનેહ હતો. બંને સાથે જ રમતા, સાથે જ જમતા, સાથે ધર્મચર્ચા કરતા ને પ્રભુના સમવસરણમાં કે રાજદરબારમાં પશ સાથે જ જતા. તેમની ચેષ્ટાઓ સૌને આનંદ પમાડતી.

# બે કૂકડાના ઉદ્ધારનો પ્રસંગ

એકવાર મહારાજા ઘનરથ-તીર્થંકર રાજસભામાં પરિવાર સહિત બેઠા હતા; યુવરાજ મેઘરથકુમાર પશ રાજદરબારમાં બેઠા હતા ને ધર્મના મહિમાની અદ્ભુત ચર્ચા ચાલતી હતી. અહા, જે સભામાં વર્તમાન નીર્થંકર તેમજ ભાવિ તીર્થંકર-એકસાથે બિરાજતા હોય તે રાજસભામાં, રાજ્ય—ચર્ચાને બદલે ધર્મચર્ચા વાય—એમાં શું આશ્ચર્ય ? પરંતુ, એકાએક તે ચર્ચામાં ભંગ પડયો ને એક બીજી જ ચર્ચા ઊભી થઇ. મહારાજા ઘનરથની નજર બે કૂકડા ઉપર પડી; બંને કૂકડા ઘણા ઝનૂનથી સામસામા લડતા હતા. તે કુદ્ધ તે બંને કૂકડાઓ માટે દુઃખનું કારણ હતું ને તેમાં રસ લેનારને પણ તે અશુભ ધ્યાનનું કારણ હતું. આપુ મહારાજાએ તરત તે કૂકડાનું યુદ્ધ રોકવાની ભાવનાથી, મેઘરથને સંબોધીને પૂછ્યું: હે મેઘરથ ! આ

# [ આપશા ભગવંતો

#### २३८ : लगवान शांतिनाथ

#### ि मહापुराख 7

ત્યારે અવધિજ્ઞાની મેધરથકુમારે તે બંને કૂકડાના પૂર્વભવ જાણીને કહ્યું : સાંભળો ! આ એક વૈરાગ્યની વાત છે. આ બંને કૂકડાનો વેરભાવ પૂર્વભવથી ચાલ્યો આવે છે. આ બંને કૂકડાના જીવો પૂર્વે સગા ભાઇ હતા, પણ એક બળદની માલિકી ખાતર તેઓ લડયા ને બંનેએ એકબીજાને મારી નાંખ્યા. પછી બંને જંગલી હાથી થયા, ત્યાં પણ લડીને મર્યા; પછી બંને પાડા થયા, ત્યાં પણ સામસામા લડીને મર્યા; પછી મેંઢા થયા ને એ જ રીતે મર્યા; અંતે તે બંને ભાઈઓ આ કૂકડા થઈને અત્યારે લડી રહ્યા છે. અરે, એક વખતના બે સગા ભાઈઓ ક્રોધવશ સંસારમાં ભટકતા કેટલીવાર સામસામા લડી મર્યા ! કષાયના સંસ્કાર જીવને કેવું દુઃખ આપે છે ! કષાયથી છૂટો પડે તો જ જીવને શાંતિ મળે.

મેઘરથની વાશી એવી શાંત અને મધુર હતી કે ક્ષણભર બંને કૂકડાઓ પણ યુદ્ધ કરવાનું ભૂલીને તે સાંભળવામાં મશગુલ બન્યા. કૂકડાના પૂર્વભવની કથા સાંભળીને સભાજનો આશ્ચર્યથી વૈરાગ્ય પામ્યા ને મેઘરથના દિવ્યજ્ઞાનની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. બંને કૂકડા પણ પોતાના પૂર્વભવની વાત સાંભળીને એકદમ શાંત થઇ ગયા; લડવાનું બંધ કરીને બંને વિચારમાં પડી ગયા કે અરે, આ તો મારો ભાઇ !' એ વખતે તે બંને કૂકડાને પોતાના પૂર્વભવનું જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું; આંખમાંથી આંસુની ધાર ચાલી; વેરભાવ દૂર થયો ને ઘનરથ તથા મેઘરથ પ્રત્યે ભક્તિભાવથી જોઇ રહ્યા. મેઘરથે તેમને વૈરાગ્યમય સંબોધન કર્યું : હે ભદ્ર ! હવે તમે હિંસકભાવ છોડો ને અહિંસામય જિનધર્મનું શરણ લ્યો, તેથી આવા દુઃખમય જન્મોથી તમારો છૂટકારો થાય. બંનેએ હિંસકભાવ છોડયો ને જૈનધર્મ સ્વીકારીને અહિંસક-ભાવપૂર્વક દેહ છોડ્યો. તે બંને કૂકડા મરીને વ્યંતર દેવ થઇને તેમણે પોતાના ઉપકારી મેઘરથકુમારની કેવી ભક્તિ કરી ! તે વાત તમે હમણાં વાંચશો; ત્યારપહેલાં બીજી એક આશ્ચર્યકારી ઘટના તે જ રાજસભામાં બની-તે વાંચો.

and the second of the second second

તે બે કૂકડાની કથા કહ્યા પછી મેઘરથે દિવ્યજ્ઞાનથી જાણીને સભાજનોને કહ્યું કે અત્યારે આ રાજસભામાં બે વિદ્યાધરો આવ્યા છે ને ગુપ્તપણે કૂકડાના ભવની વાત સાંભળી રહ્યા છે. સભાએ આશ્ચર્યથી પૂછ્યું—અરે, એ બે વિધાધરો કોણ છે ? ને અહીં શા માટે આવ્યા છે?

મેઘરથે કહ્યું : સાંભળો, એ મજાની વાત છે. અહીં આવેલા બંને વિદ્યાધરો ચરમશરીરી છે, અને મહારાજા-ઘનરથ સાથે તેમને પૂર્વભવનો સંબંધ છે. [મેઘરથકુમાર પોતાના પિતા ઘનરથ તીર્થંકરના પૂર્વભવની વાત કરે છે ને ઘનરથ તીર્થંકર પોતે પુત્રના મોઢે પોતાના પૂર્વભવની વાત સાંભળી રહ્યા છે. એક વર્તમાન તીર્થંકરના પૂર્વભવની વાત ભાવિતીર્થંકર કરી રહ્યા છે:] પૂર્વભવમાં, આ પિતાજી-ઘનરથમહારાજા ઐરવતક્ષેત્રમાં 'અભયઘોષ' રાજા હતા, ત્યારે આ બંને વિદ્યાધરો તેમના પુત્રો હતા. એકવાર તે ત્રણેય જીવો સંસારથી વૈરાગ્ય પામી મુનિ થયા, ને અભયઘોષ મુનિરાજે તીર્થકર-નામકર્મ બાંધ્યું, ત્યાંથી સમાધિમરણ કરીને ત્રણેય જીવો ૧૬મા સ્વર્ગમાં ઊપજ્યા. ત્યાંથી ચવીને અભયઘોષ પિતા તો આ ઘનરથ તીર્થંકર થયા છે, ને બંને પુત્રો વિદ્યાધર થયા છે. તે વિદ્યાધરો મેરુ ઉપર જિનમંદિરોનાં દર્શન કરવા ગયેલા, ત્યાં અવધિજ્ઞાની મુનિરાજની પાસે પોતાના પૂર્વભવની વાત સાંભળી, અને જાશ્યું કે અમારા પૂર્વભવના પિતા ઘનરથ-તીર્થંકરપણે અવતર્યા છે ને અત્યારે પુંડરગિરિ-નગરીની રાજસભામાં બિરાજી રહ્યા છે.-આમ જાણીને તે વિદ્યાધરો અત્યા છે.

મેધરથની આ વાત પૂરી થતાં જ બંને વિદ્યાધરો ખુશ થયા ને પ્રગટ થઇને ઘણા જ આદરપૂર્વક

# ચોવીસ તીર્થકર ]

# [મહાપુરાણ ]

# ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૩૯

તેમણે પોતાના પૂર્વભવના પિતા, ઘનરથ તીર્થંકરના દર્શન કર્યા, 'અહા, અમારા પિતા તીર્થંકર !' એમ જાણીને તેમનું હૃદય આનંદિત થયું. ફરીફરીને ઘનરથ તેમ જ મેઘરથ બંને'દ્રવ્ય—તીર્થંકરો' ની સ્તુતિ કરી, બહુમાન કર્યું, ને પ્રસન્નતાથી કહેવા લાગ્યા: અહો, અમારા પૂર્વભવના પિતાજીને તીર્થંકરપણે દેખીને અમને મહાન હર્ષ થાય છે. હે દેવ ! આપ ત્રિલોકપૂજ્ય છો; મોક્ષનો માર્ગ દેખાડનારા છો. પ્રભો ! અમેય આપના પરિવારના છીએ; જેમ આ ભવમાં આ મેઘરથ અને દઢરથ આપના પુત્રો છે તેમ અમે પણ પૂર્વભવના આપના પુત્રો જ છીએ. આપ વિદેહના તીર્થંકર છો ને ભાઇ મેઘરથ ભરતના ભાવિતીર્થંકર છે. બંનેને દેખીને અમને મહાન આનંદ થાય છે.—આમ તે વિદ્યાધરો ઘણા આનંદિત થયા ને તેમને પોતાના પૂર્વભવોનું જાતિસ્મરમણજ્ઞાન થયું; તેથી સંસારથી વિરક્ત થઇને તેમણે જિનદીક્ષા લીધી…ને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરી મોક્ષપદને પામ્યા.

# \* \* \*

# [ અઢીદ્ધીપની યાત્રા ]

હવે જયાં તે બે વિદ્યાધરો વિદાય થયા કે તરત એકાએક બે દેવો દિવ્યવિમાન લઇ ને ત્યાં આવ્યા, ને મેઘરથકુમારને દિવ્ય વસ્ત્રાભૂષણ ભેટ ધરીને ભક્તિથી કહેવા લાગ્યાઃ હે દેવ ! પૂર્વભવમાં અમે બંને કૂકડા હતા અને દેવ થયા છીએ. અમે નિર્દય-હિંસક-માંસભક્ષી પ્રાણ્કી હતા, તેમાંથી જૈનધર્મના ઉપદેશ વડે આપે અમારો ઉદ્ધાર કર્યો છે. આપ અમારા ઉપકારી છો અને વળી ભાવિ તીર્થંકર છો. અમારા પૂર્વભવો બતાવીને આપે અમારો વેરભાવ છોડાવ્યો ને જૈનધર્મ પમાડયો, તેથી અમે દેવ થયા છીએ ને આપના ઉપકારને યાદ કરીને આપની સેવા કરવા આવ્યા છીએ. આપ અમારા દેવવિમાનમાં અમારી સાથે પધારો ને અમે આપને અઢીદ્ધીપની યાત્રા કરાવીએ. અમારા વિમાનમાં બેસીને આપ મનુષ્યક્ષેત્રના પાંચ મેરુ તેમજ બીજા અનેક રમણીય તીર્થોનાં દર્શન કરો. મનુષ્યો જ્યાં સુધી જઇ શકે છે તે માનુષોત્તર પર્વત સુધીના બધા ક્ષેત્રો અમે આપને બતાવશું.

મેઘરથકુમારે દેવોની તે વાતનો સ્વીકાર કર્યો; એટલે અતિ સુશોભિત દેવવિમાનમાં તેમને તથા તેમના પરિવારને બેસાડયા; ને વિમાન આકાશમાં ચલાવતાં—ચલાવતાં તે દેવો એક પછી એક બધા ક્ષેત્રો બતાવવા લાગ્યા: (જો કે અવધિજ્ઞાનથી તે ક્ષેત્રોને જાણી લેવાની તેમનામાં તાકાત હતી છતાં સમસ્ત પરિવાર સહિત વિમાનવિહાર કરતાં કરતાં તેઓ બધું જોતા હતા.) દેવે કહ્યું: હે સ્વામી ! દેખો, આ જંબુદ્ધીપની વચમાં આપણું વિદેહક્ષેત્ર છે ને એના મધ્યભાગમાં આ સુંદર સુદર્શન મેરુપર્વત છે. જંબુદ્ધીપમાંના ભરત—ઐરવત કે વિદેહક્ષેત્રના બધા તીર્થકરોનો જન્માભિષેક આ મેરુ ઉપર થાય છે. આપના પિતાજી—મહારાજા ઘનરથતીર્થકરનો જન્માભિષેક પણ અહીં થયો હતો, ને આપ પોતે હવે ત્રીજા ભવે ભરતક્ષેત્રમાં શાંતિનાથતીર્થકર તરીકે જયારે અવતરશો ત્યારે આપનો પણ જન્માભિષેક આ મેરુ ઉપર જ થશે. આ મેરુની ઉતર દિશા તરફ રમ્યક, હેરણ્યવત અને ઐરવત—એ ત્રણ ક્ષેત્રો છે, અને દક્ષિણ તરફ હરિવર્ષ, હેમવત અને ભરત-એ ત્રણ ક્ષેત્રો છે. જબુંદ્ધીપના આ સાત ક્ષેત્ર–વિભાગ કરનારા છ મહાપર્વતો છે–હિમવાન, મહાહિમવાન, નિષધ, નીલ, રુકિમ અને શિખરી. તેમની વચ્ચે મહા મેરુ સુદર્શન છે. તેના ઉપર શાશ્વત જિનમંદિરો છે.

સૌએ વિમાનમાંથી ઊતરીને જિનબિંબોનાં દર્શન કર્યા. અદ્ભુત શાંત—વીતરાગી જિનબિંબના દર્શનથી સૌને ઘણી પ્રસન્નતા થઇ; મેઘરથકુમારે તો ક્ષણભર આત્મધ્યાન કરીને શાંતરસ પી લીધો. २४० : लगवान शांतिनाथ

# [મહાપુરાજ ]

પછી વિમાનમાંથી ઊતરીને જિનબિબોનાં દર્શન કર્યા. અદ્ભુત શાંત—વીતરાગી જિનબિંબના દર્શનથી સૌને ઘણી પ્રસન્નતા થઇ; મેઘરથકુમારે તો ક્ષણભર આત્મધ્યાન કરીને શાંતરસ પી લીધો.

પછી વિમાનમાં બેસીને આગળ વધ્યા. દેવોએ પુનઃ ભરતક્ષેત્ર ઉપર ચક્કર લગાવીને બતાવ્યું : હે સ્વામી ! દેખો, આ અયોધ્યાપુરી....અહીં ઋષભદેવ વગેરે અનંત તીર્થંકરો જન્મ્યા છે. તેની બાજીમાં આ હસ્તિનાપુરી છે. ભગવાન ઋષભદેવ-મુનિરાજને, શેરડીના રસ વડે સૌથી પહેલું પારણું (વર્ષીતપનું પારણું) આ નગરીમાં શ્રેયાંસકુમારે કરાવ્યું હતું; અને આપ (મેઘરથકુમાર) પણ ત્રીજા ભવે આ જ નગરીમાં તીર્થંકરપણે અવતરશો. અને આ બાજા ઊંચો રમણીય પહાડ દેખાય છે તે જાુઓ....એ સમ્મેદશિખર–શાશ્વત તીર્થ છે, અનંતા જીવો ત્યાંથી સિદ્ધિને પામ્યા છે; આપ પણ ત્યાંથી મોક્ષ પામશો.

આ રીતે ભરતક્ષેત્ર બતાવીને દેવોએ વિમાન વડે લવણસમુદ્ર ઓળંગ્યો ને બીજા ધાતકીખંડદ્વીપમાં આવ્યા. ત્યાં બિરાજમાન સ્વયંપ્રભ વગેરે આઠ તીર્થંકર ભગવંતોનાં દર્શન કરીને પછી ત્રીજા પુષ્પકરદ્વીપમાં આવ્યા, ત્યાં પણ તીર્થંકર ભગવંતોના સમવસરણ વગેરેનાં દર્શન કર્યા. પાંચે મેરુના દર્શનથી, તેમ જ વારંવાર તીર્થંકર ભગવંતોના દર્શનથી સૌને અતિ આનંદ થતો હતો. અંતે પુષ્પકરદ્વીપની વચ્ચે આવેલા માનુષોત્તર પર્વત ઉપર ચારદિશામાં ચાર શાશ્વત જિનાલયોનાં દર્શન કર્યા. પછી વિમાનને વિદેહક્ષેત્ર તરફ પાછું વાળતાં તે દેવોએ કહ્યું : હે સ્વામી ! મનુષ્યોના ગમનની હદ અહીં પૂરી થાય છે; અમે આપને ભક્તિપૂર્વક અઢીદ્વીપના તીર્થોની તેમજ તીર્થકરોની યાત્રા કરાવી. હવે અહીંથી આગળ મનુષ્યોનું ગમન નથી.

મેઘરથ અને દઢરથકુમાર અઢીદ્વીપની યાત્રાથી પ્રસન્ન થયા ને પુનઃ પુંડરીકિશી નગરીમાં આવ્યા. તે બંને દેવો તેમને વંદન કરીને ચાલ્યા ગયા. અહો, સજ્જન પુરુષો પોતાના ઉપર કરાયેલા થોડાક ઉપકારને પણ ભૂલતા નથી; અને તેમાં પણ બીજા બધા ઉપકારો કરતાંય ધર્મનો ઉપકાર તો સૌથી મહાન છે.

# [ ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવમાં અઢીઢીપની યાત્રા પૂરી.]

\* \* \*

ઘનરથ મેઘરથ, એક વર્તમાન તીર્થંકર અને એક ભાવિ તીર્થંકર—એવા પિતા—પુત્રે અનેક વર્ષો સુધી સાથે રહીને પુંડરીકિણી નગરીને શોભાવી. ઉત્તમ ધર્મશાસન વડે પ્રજાજનોને સુખી કર્યા. એકવાર મોક્ષની કાળલબ્ધિથી પ્રેરિત થયેલા મહારાજા ઘનરથ તીર્થંકરને સ્વયંબુદ્ધપણે સંસારથી વૈરાગ્ય જાગ્યો; તેમણે મેઘરથને રાજ્ય સોંપ્યું ને પોતે વનમાં જઇ જિનદીક્ષા ધારણ કરી. દેવોએ તેમના દીક્ષાકલ્યાણકનો મહોત્સવ કર્યો. ઘનરથ મુનિરાજ શુક્લધ્યાન વડે કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરીને તીર્થંકર થયા ને એ દિવ્યધ્વનિ વડે ઘણા જીવોને મોક્ષનો માર્ગ બતાવતા હુઆ વિદેહક્ષેત્રમાં વિચરવા લાગ્યા.

આ તરફ મહારાજા મેઘરથ મહાન પુષ્ટ્યોદયથી પુંડરીકિશી નગરનું રાજ્ય સંભાળતા હતા. તેઓ શુદ્ધ સમ્યગ્દર્શનના ધારક અને અવધિજ્ઞાની હતા; વ્રત અને શીલગુશોથી શોભતા હતા; પંચપરમેષ્ઠી પ્રત્યે વિનયવંત અને જિનવાશીના રસિક હતા; દાનધર્મના પશ જાશકાર હતા ને સુપાત્ર જીવોને આદરપૂર્વક દાન દેતા હતા.

\*

\*

\*

1

ચોવીસ તીર્થકર ]`

32.

[ મહાપુરાજ ]

ભાવિતીર્થંકર એવા તે મહારાજા મેઘરથ એકવાર અષ્ટાદ્ધિકાપર્વમાં જિનપૂજા કરીને ઉપવાસપૂર્વક સભામાં બેઠા હતા ને જૈનધર્મના ઉપદેશ વડે અહિંસા ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવતા હતા. એવામાં એક આશ્ચર્યકારી બનાવ બન્યો :

એકાએક ત્યાં એક કબૂતર આવ્યું. ,તે ભયથી ધ્રૂજતું હતું. તેની પાછળ એક ભયંકર ગીધ હતું. ભયભીત કબૂતરે ગીધથી બચવા મેઘરથ રાજાનું શરશ લીધું.

તરત તે ગીધ (મનુષ્યની ભાષામાં) બોલ્યું : હે મહારાજ ! આપ દયાળુ છો, દાનેશ્વરી છો, હું બહુ જ ભૂખ્યું છું ને માંસ જ મારો ખોરાક છે; માટે આ કબૂતર મને આપી દો; નહીંતર હું ભૂખથી મરી જઈશ. તમારે કબૂતરની રક્ષા કરવી હોય તો, તેના ભારોભાર માંસ તમારા શરીરમાંથી કાપીને મને આપો.

ગીધ પંખીને મનુષ્યની ભાષા બોલતું જોઈને સભામાં સૌને આશ્વર્ય થયું. નાનાભાઈ દઢરથે, મેઘરથને પૂછ્યું–હે પૂજ્ય બંધુ ! આ ગીધપક્ષી મનુષ્યોની ભાષા કેમ બોલે છે ? તેમાં શું રહસ્ય છે ? ત્યારે મેઘરથે અવધિજ્ઞાનથી બધું જાણીને કહ્યું : સાંભળો, હું તેનું રહસ્ય ખુલ્લું કરું છું.

કબૂતર અને ગીધનો પ્રસંગ; દેવદ્વારા પરીક્ષા; દાનનું સ્વરૂપ

આ કબૂતર અને ગીધ બંને જીવો પૂર્વભવમાં વશિકપુત્રો હતા અને સગા ભાઇ હતા. તેઓ અત્યંત લોભી હતા, તેથી ધનને માટે લડ્યા અને એકબીજાને મારી નાંખીને તેઓ આ કબૂતર તથા ગીધ થયા છે. કષાયથી જીવને કેવા દુઃખ સહન કરવા પડે છે! તે જાશીને હે ભદ્ર જીવો! તમે કષાય છોડો, વેરભાવ છોડો. [ભાવિ તીર્થકરના દર્શનથી તેમજ તેમના મોઢે પોતાના પૂર્વભવની વાત સાંભળીને, તે બંને પક્ષીઓનું ચિત્ત શાંત થયું. વેરભાવ છોડીને તેઓ મેઘરથની વાત સાંભળવા લાગ્યા.]

[રાજા મેઘરથ કહે છે :] આજે ઇન્દ્રસભામાં ઇન્દ્ર મહારાજે મારી પ્રશંસા કરી કે 'રાજા મેઘરથ ભાવિતીર્થંકર છે, આત્મજ્ઞાની છે, જૈનસિદ્ધાન્તમાં કુશળ છે, દાનધર્મનું સ્વરૂપ જાણનારા વિવેકી છે, મહાન દાતા છે.'—મારી આ પ્રશંસા સાંભળીને એક દેવથી તે સહન થઈ નહીં તેથી તે દેવ મારી પરીક્ષા કરવા અહીં આવ્યો છે ને ગીધના શરીરમાં પ્રવેશીને મનુષ્યની ભાષામાં આ કબૂતરની માંગણી કરી રહ્યો છે.

—આમ કહીને મેઘરથે તે દેવના પૂર્વભવ પશ બતાવ્યા; અને પછી કહ્યું—ગીધના ગગરમાં રહેલા હે દેવ ! સાંભળ, તારી માંગશી અનુચિત છે. કબૂતર એ કાંઇ ભક્ષ્ય નથી, તેમજ તે દાનમાં દેવાની વસ્તુ નથી. માંસ વગેરે અભક્ષ્ય વસ્તુનું દાન દેવાનો ધર્મમાં નિષેધ છે. માંસ, ભલે પોતાના શરીરનું હોય તોપશ તે દાનમાં દેવાયોગ્ય વસ્તુ નથી. તેમજ ગીધ વગેરે માંસભક્ષી જીવો દાન દેવા માટે પાત્ર પજ્ઞ નથી. [હા,—પૂર્વે કબૂતરના બદલામાં પોતાના શરીરનું માંસ દાન તરીકે દેનાર એક અજ્ઞાની-રાજાની વાત લોકોમાં પ્રસિદ્ધ છે, પણ તે વાત ધર્મ સિદ્ધાંતમાં માન્ય નથી, તેમજ તે રાજા કે તે દાન પ્રશંસનીય નથી. અરે, શું માંસનું દાન દેવાય ? નહીં, એ તો પાપ છે, હિંસા છે, અવિવેક છે, લેનાર અને દેનાર બંનેને દુર્ગતિનું કારણ છે.

'તો દાનનું સાચું સ્વરૂપ શું છે?'—એમ પૂછતાં મહારાજા મેઘરથ કહે છે : હે ગીધ, હે દેવ ! હે સભાજનો ! તમે દાનનું સત્યસ્વરૂપ સાંભળો :—

# [્મહાપુરાજ્ઞ ]

#### [ આપશા.ભગવંતો

- દાનં એવી વસ્તુનું દેવું જોઇએ કે જે નિર્દોષ હોય, સ્વપર (દેનાર-લેનાર) બંનેને હિતકારી હોય, અને જ્ઞાન તથા સંયમનું સાધન હોય.
- માંસાદિ અભક્ષ્ય વસ્તુઓ દાનમાં દેવાય નહિ. આહારદાન કે ઔષધદાન પણ, મધ-માંસ-ઈડા-દારૂ-માછલાનું તેલ વગેરે સંબંધ વગરનું હોવું જોઇએ. એવી અભક્ષ્ય વસ્તુઓનું પોતાને પણ ભક્ષણ ન કરાય ને બીજાને દાનમાં પણ ન દેવાય.
- 👻 દાન, સામા બદલાની આશા વગર દેવું જોઇએ.
- દાન એવા સુપાત્ર જીવોને આદરપૂર્વક દેવું જોઇએ કે જેઓ ધર્મના સાધક હોય. રત્નત્રયવંત મુનિ–શ્રાવક–ધર્માત્મા સાધર્મી વગેરે સુપાત્ર જીવોને આદરપૂર્વક દાન દેવું તે શ્રેષ્ઠ દાન છે, અને આવું સુપાત્રદાન તે ગૃહસ્થ–શ્રાવકોનું મુખ્ય કાર્ય છે.
- તે યોગ્ય વસ્તુનું દાન એવી વિધિથી દેવું જોઇએ કે જે સ્વ-પરને હિતનું કારણ થાય, ને જેનાથી મોક્ષમાર્ગનો લાભ થાય.

જો ગીધને આ કબૂતર દાનમાં દઇએ તો, બિચારા કબૂતરને કેટલું દું:ખે ચાંય? તેમ જ ગીધને પ્રજ્ઞ તેના માંસનું ભક્ષણ કરવાથી કેટલું મોટું પાપ લાગે? બંનેનું અહિત જ થાય. વળી માંસનું દાન દેનારને પણ દ્રદયમાંથી દયાધર્મનો નાશ થઈ જાય ને હિંસાનું મહાન પાપ લાગે. માટે આ કબૂતર કે માંસ વગેરે અશુદ્ધ વસ્તુ દાન દેવા યોગ્ય નથી; માંસની ઇચ્છા કરનારો જીવ દાન માટે પાત્ર નથી; અને એવું દાન કરનાર જીવ દાતા નથી: શુદ્ધ ભાવનાથી, શુદ્ધ વસ્તુ, ધર્મના સુપાત્ર જીવને, નિર્દોષ વિધિથી દેવી તે જ સાચું દાન છે ને તેનું ફળ મહાન છે.

-આ પ્રમાશે મેઘરથ રાજાએ યુક્તિપૂર્વક દાનનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું.

ત્યારે, ગીધના શરીરમાં રહેલો (પરીક્ષા કરવા આવેલો) તે દેવ, તેમના વીતરાગી ઉપદેશથી ઘણો પ્રભાવિત થયો. તેણે પ્રગટ થઈને મેઘરથ રાજાની સ્તુતિ કરી : હે દેવ ! આપ દાનધર્મના યથાર્થ જ્ઞાતા છો. ભગવાન ઋષભદેવ વખતે ભરતક્ષેત્રની જે ભૂમિમાં (હસ્તિનાપુરીમાં) દાનતીર્થનું પ્રવર્તન થયું છે તે જ ભૂમિમાં આપ ત્રીજા ભવમાં તીર્થંકર થવાના છો. ઇન્દ્ર મહારાજે આપના ગુણોની જે પ્રશંસા કરી તે ગુણો નજરે જોઇને હું ધન્ય બન્યો.—આ પ્રમાણે સ્તુતિ કરીને તે દેવ ચાલ્યો ગયો.

ગીધ અને કબૂતરના જીવો પશ મેઘરથ રાજાનો ઉપદેશ સાંભળીને પ્રભાવિત થયા, ને ધર્મના સંસ્કારપૂર્વક દેહ છોડીને વ્યંતરદેવ થયા. તે બંને દેવોએ આવીને મેઘરથ સ્વામીનો ઉપકાર માન્યો : હે દેવ ! તમે અમને જૈનધર્મનું ને દાનનું સ્વરૂપ સમજાવીને મહાન ઉપકાર કર્યો છે; તમારી કૃપાથી જ અમે તુચ્છ પશુપર્યાયમાંથી છૂટીને દેવ થયા છીએ.

—આ રીતે ભાવિ તીર્થંકર એવા તે મહાત્મા, બે ભવથી અનેક દેવો વડે પૂજાય છે; બંને ભવમાં તીર્થંકરના પુત્ર થયા ને ઇન્દ્રે તેમની પ્રશંસા કરી; દેવોએ આવીને પરીક્ષા કરી; પણ એ મહાત્મા તો નિંદા—પ્રશંસાથી પેલે પાર એવી ધર્મસાધનામાં આગળ વધતા જ રહ્યા. બે વાર તીર્થંકરના પુત્ર થયા, ચક્રવર્તી પણ થયા, છતાં પોતાના ચૈતન્ય-વૈભવની મહત્તા તેઓ કદી ન ચૂક્યા; ચૈતન્યરસ સિવાય બીજે ક્યાંય તેઓ સંતુષ્ટ ન થયા. એ રીતે સર્વત્ર નિર્મોહપણે આત્માને મોક્ષના માર્ગમાં જ ચલાવતા-ચલાવતા

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૪૩

### [ મહાપુરાલ ]

# ચોવીસ~તીર્થકર`]`

આપણા ચરિત્રનાયક હવે તો ભવસમુદ્રના <sup>‡</sup>કિનારે આવી પહોંચ્યા છે. અહા, એ તીર્થકરનું પૂર્વજીવન પણ અદ્ભુત આશ્ચર્યકારી ને ધન્ય છે...સાક્ષાત્ તીર્થકરજીવનની તો વાત જ શી ?

મહારાજા મેઘરથ મહાન રાજ્યની વચ્ચે રહીને પશ ઉત્તમ શ્રાવકધર્મનું પાલન કરતા હતા. સામાયિક વગેરે વ્રતોના પાલનપૂર્વક તેઓ પોતાની આત્મશુદ્ધિને વધારતા હતા. તેમનું ચિત્ત સંયમભાવનામાં રમતું હતું. સંયમધારી મુનિવરોને દેખીને તેઓ અતિ પ્રસન્ન થતા હતા. એકવાર આકાશમાર્ગે ચારણઋદ્ધિધારક મુનિવરો પધારતાં તેમણે મહાન ભક્તિપૂર્વક શુદ્ધ આહારદાન કર્યું. ત્યાં તો આકાશમાં દેવોએ વાજાં વગાડ્યા ને રત્નવૃષ્ટિ થઈ. અહા, જે મુનિવરોને ભક્તિથી આહારદાન દેવાનો આવે મહિમા છે, તે મુનિદશાના મહિમાની શી વાત !--તે મહારાજા રત્નવૈભવમાં ન લલચાયા પણ મુનિદશાના રત્નત્રય પ્રાપ્ત કરવા માટે તેનું ચિત્ત લલચાયું : અહા, હું કથારે આવી મુનિદશા પ્રાપ્ત કરું !

# ઇન્દ્રસભામાં પ્રશંસા અને દેવીઓ દ્વારા પરીક્ષા

આત્મસાધનામાં તત્પર રહેનારા ને સંયમની ભાવનામાં ઝૂલનારા મહારાજા મેઘરથે એકવાર પર્વતિથિમાં પ્રૌષધઉપવાસ કર્યો હતો, આખો દિવસ ધર્મસાધનામાં વીતાવીને રાત્રે એકાન્તા ઉદ્યાનમાં જઇને તે ધર્માત્મા ધ્યાનમાં ઊભા. તે ધીર-વીર મહાત્મા પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક પ્રતિમાયોગને ધારજ્ઞ કરીને એકોગ્રચિત્તથી મેરુસમાન અચલપણે આત્મધ્યાન કરતા હતા; કોઇ–કોઇવાર નિર્વિકલ્પ–શુદ્ધોપયોગી થઈને મુનિસમાન શોભતા હતા. એવામાં એક વિશેષ ઘટના બની....શું બન્યું !

ઈશાનસ્વર્ગની ઇન્દ્રસભામાં ઇન્દ્રે આશ્ચર્યપૂર્વક તેમની પ્રશંસા કરી : "અહો, તે મહાત્માને ધન્ય છે; તે સમ્યક્ત્વાદિ ગુણોના સાગર છે, જ્ઞાની છે, વિદ્વાન છે, અત્યંત ધૈર્યવાન છે, શીલવાન છે; અત્યારે તેઓ મેરુસમાન અચલ આત્મધ્યાન કરી રહ્યા છે. આત્મચિંતનમાં તેમની તત્પરતા દેખીને આશ્ચર્ય થાય છે. અહો ! તેમને નમસ્કાર હો !"

આ રીતે ઇન્દ્રે પ્રશંસા કરી, ત્યારે દેવો આશ્ચર્ય પામ્યા ને પૂછ્યું-હે નાથ ! અત્યારે આપ કયા સજ્જનની સ્તુતિ કરી રહ્યા છો ? મનુષ્યલોકમાં એવા તે કોણ મહાત્મા છે કે જેનાં વખાણ આ દેવસભામાં થાય ?

ત્યારે ઇન્દ્રે કહ્યું હે દેવો, સાંભળો !---

મનુષ્યલોકમાં વિદેહક્ષેત્રમાં અત્યારે મેઘરથરાજા ધ્યાનમાં ઊભા છે, તેમની મેં પ્રશંસા કરી. તેઓ એક ભવ પછી ભરતક્ષેત્રમાં શાંતિનાથ તીર્થંકર થવાના છે; તેમણે શરીરનું પણ મમત્વ છોડીને અત્યારે પ્રતિમાયોગ ધારણ કર્યો છે ને આશ્વર્યકારી આત્મધ્યાનમાં ઊભા છે....તેમનો શીલગુણ પણ અદ્ભુત છે.

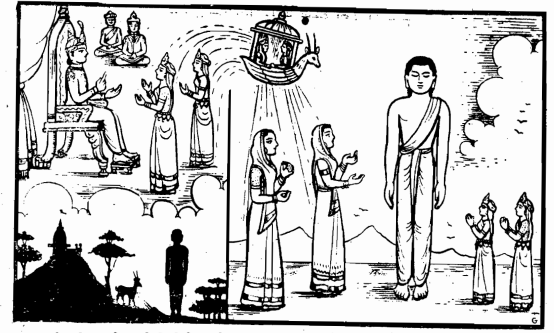
# ઇન્દ્રસભામાં પ્રશંસા (અને) દેવીઓ દ્વારા પરીક્ષા તથા સ્તુતિ

ઇન્દ્રની વાત સાંભળીને બીજા દેવો તો પ્રેસત્ર થયા, પણ બે દેવીઓ તેમની પરીક્ષા કરવા માટે પૃથ્વીપર આવીને તેમને ધ્યાનમાંથી ડગાવવા માટે ઉપદ્રવ કરવા લાગી. પરંતુ મહારાજા મેઘરથ તો કાયા અને માયા બંનેથી પાર એવા સમતાભાવમાં જ લીન હતા, અત્યંત ધીર–વીર ને સમુદ્ર જેવા ગંભીર તેઓ પોતાના પરમાત્મ–તત્ત્વના આનંદમાં મશગુલ હતા. તેમના પરિણામ અત્યંત શાંત હતા. આત્મા સિવાય બીજે ક્વાંય તેમનું ચિત્ત લાગ્યું ન હતું. અહા, જાણે કે ઉપસર્ગને લીધે વસ્ત્રોથી ઢંકાયેલા કોઇ મુનિરાજ ઊભા હોય ! એવા લાગતા હતા.

/ આપશા ભગવંતો

#### [ મહાપુરાક્ષ ]

૨૪૪ : ભગવાન શાંતિનાથ



સ્વર્ગમાંથી આવેલી દેવીઓએ અનેક પ્રકારના ઉપસર્ગ શરૂ કર્યા : કાયરનાં તો કાળજા કંપા ઊઠે-એવા ભયંકર દેશ્યો ખડા કર્યા; તેમ જ મનોહર હાવભાવ--ગીત--વિલાસ--આલિંગન વગેરે રાગવર્દ્ધક કામચેષ્ટાઓ કરી કરીને તેમને ધ્યાનથી ડગાવવા ઘણો ઉપદ્રવ કર્યો. પણ મેઘરથ તો મેરુ જેવા અકંપ જ રહ્યા. અરે ! મોક્ષના આનંદમાં જેનું મન લાગેલું છે એ તે કાંઇ વિષયોમાં લલચાય ? બહારમાં શું ચેષ્ટા થાય છે--એનું લક્ષ પણ એમને ક્યાં છે ? અંતે દેવીઓ થાકી. છેવટે તીરસ્કાર ભરેલા વચનો બોલી, કાયાની અનેક બિહામણી ચેષ્ટા કરી, પણ એ ધ્યાની વીર આત્મધ્યાનથી ન ડગ્યા તે ન જ ડગ્યા. દુષ્ટ દેવીઓ એમના વૈરાગ્ય બખ્તરને ભેદી ન શકી. ઉપયોગને નિજ--પરમાત્માની અંદર ગોપવીને જે બેઠા છે તેને બહારના ઉપદ્રવો શું કરી શકે ?--પરમાત્મતત્ત્વમાં તેનો પ્રવેશ જ ક્યાં છે ? જેમ વીજળીના વજ્ર કડાકા પણ મેરુને નથી હલાવી શકતા તેમ દેવીઓની રાગચેષ્ટા એ મહાત્માના મન--મેરુને જરાય ડગાવી ન શકી. અંતે દેવીઓ હારી ગઈ; તેમને ખાતરી થઈ કે ઇન્દ્રરાજે જે પ્રશંસા કરી હતી તે યથાર્થ છે. આ પ્રમાણે તેમના ગુણોથી પ્રસન્ન થઈને તે દેવીઓએ તેમને વંદન કર્યા, ક્ષમા માંગી ને તેમની સ્તુતિ કરીને પોતાના દેવલોકમાં ચાલી ગઇ. રાત્રિ પૂરી થતાં મહારાજા મેઘરથે નિર્વિઘ્નપણે પોતાનો કાયોત્સર્ગ પૂરો કર્યો.

"અહા, સદા આત્મચિંતનમાં તત્પર આવા ધર્માત્માઓને ધન્ય છે…કે જેમનું જ્ઞાન–શીલ અને ધ્યાન પ્રશંસનીય છે, ને દેવો દ્વારા પણ જેમનું મન ડગતું નથી, મોક્ષને સાધનારા મહાત્માઓની શૂરવીરતા ખરેખર અદ્ભુત–આશ્ચર્યકારી છે."

#### \* \* \* \*

ભગવાન શાંતિનાથના ત્રીજા પૂર્વભવની મંગલ કથા ચાલી રહી છે. વિદેહની પુંડરીકિશી નગરીમાં મહારાજા મેઘરથ, તેમના ભાઈ દઢરથની સાથે રાજ્ય કરી રહ્યા છે. બંને ભાઇઓને ધર્મ-અર્થ-કામની योवीस तीर्थंडर ]

[ મહાપુરાશ ]

ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૪૫

સાથે મોક્ષસાધનાનો પુરુષાર્થ પણ ચાલુ જ છે. મેઘરથની 'મહારાણીનું નામ પ્રિયમિત્રા છે, તે પણ ધર્મસાધનામાં સાથ આપી રહી છે; તે શીલવાન, ગુણવાન અને અતિશય રૂપવાન છે.

એકવાર ઇન્દ્રસભામાં ઇન્દ્રાશીએ તે પ્રિયમિત્રાના ગુણની તેમજ રૂપની પ્રશંસા કરી; તેથી બે અપ્સરાઓ આશ્વર્યપૂર્વક તેનું રૂપ જોવા માટે સ્વર્ગમાંથી પુંડરીકિશી નગરીમાં આવી. તે વખતે મહારાશી અલંકાર ઉતારીને સાદા વેશમાં હતી; અલંકાર વગરના તેના સાદા રૂપની સુંદરતા પણ દેખીને તે દેવીઓ આશ્વર્ય પામી અને કહ્યું કે હે મહારાશી ! તારા રૂપની જેવી પ્રશંસા અમે ઇન્દ્રસભામાં સાંભળી હતી તેવું જ રૂપ અમે નજરે જોયું !

ત્યારે, 'ઇન્દ્રસભામાં મારા રૂપનાં વખાણ થયા !'–એવા ગર્વથી તે પ્રિયમિત્રાએ કહ્યું : હે દેવીઓ ! હમણાં નહિ, બેઘડી પછી જ્યારે હું વસ્ત્રાલંકારનો શણગાર સજીને તૈયાર થાઉં ત્યારે તમે મારું અદ્ભુત રૂપ જો…જો !

બે ઘડી પછી વસ્ત્રાલંકારથી સુસજ્જ થઈને તે મહારાણી સિંહાસન પર બેઠી; પરંતુ ત્યારે તેનું રૂપ જોઈને બંને દેવીઓએ પ્રસન્ન થવાને બદલે નિરાશાથી માથું ધૂણાવ્યું.

રાષ્ટ્રીએ પૂછ્યું–કેમ ?

દેવીએ કહ્યું–હે સૌભાગી ! પહેલા શશગાર વગર તારું સુંદર રૂપ અમે જોયું હતું તેવું અત્યારે રહ્યું નથી; સોળ શશગાર સજવા છતાં અત્યારે તારા રૂપમાં કાંઇક વિકૃતિ આવી ગઈ છે.

એ સાંભળતાં જ રાશી એકદમ ઉદાસ થઈ ગઈ. તેશે પોતાના સ્વામી મેઘરથ સામે જોયું; તેમશે કહ્યું–હા, દેવી ! આ અપ્સરાઓની વાત સાચી છે. તારા મુખની શોભામાં કમી દેખાય છે. અરે, દેહ–રૂપની આવી ક્ષણભંગુરતા દેખીને તે રાશી એકદમ વૈરાગ્ય પામી ને દીક્ષા લેવા તૈયાર થઈ.

ત્યારે મહારાજા મેઘરથે તેને ધૈર્ય બંધાવ્યું કે હે દેવી ! હમણાં દીક્ષા ન લ્યો, થોડો વખત ખમી જાઓ. મારું ચિત્ત હવે રાજભોગોથી ઉદાસ થયું છે, એટલે થોડા સમયમાં તીર્થકરપ્રભુનો સુયોગ થતાં આપણે બંને સાથે જ દીક્ષા લેશું.

ઉપરના પ્રસંગને થોડા દિવસ વીત્યા; ત્યાં એકવાર પરમ પિતા ભગવાન ઘનરથ--તીર્થંકર તે નગરીમાં પધાર્યા. પિતા અને પ્રભુ પધાર્યાની વધામણી સાંભળતાં જ મેઘરથના હર્ષનો પાર ન રહ્યો : 'અહા, મહાન ભાગ્યોદયથી ધર્મનું કલ્પવૃક્ષ મારા આંગણે આવ્યું'--એમ સમજી તે મેઘરથરાજા પરિવાર સહિત મોટા ઉત્સવપૂર્વક સમવસરણમાં ગયા. એક તો પોતાના પિતા અને વળી તીર્થંકર...તેમના દર્શનથી મહાન આનંદ થયો. જેવો આનંદ પરમ પિતા ભગવાન આદિનાથના દર્શનથી મહારાજા ભરતને થતો...તેવો જ આનંદ પરમ પિતા ઘનરથ તીર્થંકરના દર્શનથી રાજા મેઘરથને થયો. સૌએ ભક્તિથી પરમાત્માની વંદના કરીને તેમની દિવ્યવાણી સાંભળી. અહા, એક તીર્થંકરના શ્રીમુખથી તેમના જ પુત્ર (અને ભાવિતીર્થંકર) ધર્મોપદેશ સાંભળી રહ્યા છે; સાથે તેના ભાઈ (ભાવિગણધર) પ્રણ બેઠા છે. ભગવાનની વાણીમાં સમ્યક્ત્વથી માંડીને મોક્ષની સાધના સુધીનું વર્ણન આવ્યું. રાગ વગરના શુદ્ધોપયોગવડે જ આત્મસાધનાની શરૂઆત ને પૂર્ણતા થાય છે એમ ભગવાને બતાવ્યું.

પ્રભુની વાણીમાં મોક્ષ-સાધનાનું અદ્ભુત વર્ણન સાંભળીને રાજા મેઘરથનું ચિત્ત મોક્ષને સાધવા ઉત્સુક બન્યું; તેઓ સંસાર છોડી મુનિદીક્ષા લેવા તૈયાર થયા. તેમના ભાઈ દઢરથ પણ તેમની સાથે જ દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા.

#### ૨૪૬ : ભગવાન શાંતિનાથ

#### / આપશ્વા ભગવંતો

મેઘરથે તેને રાજ્ય સંભાળવા માટે કહ્યું; પશ દઢરથે કહ્યું કે હે પૂજ્ય બંધુવર ! જે રાજપાટ–વિષય ભોગોને તમે અસાર જાણીને છોડી રહ્યા છો, તો હું પશ તેને અસાર જ સમજાું છું. તમે જેને છોડવા ચાહો છો,–તેનું ગ્રહશ કરવાનું મને શા માટે કહો છો ? તમે આ બધાનો મોહ છોડી રહ્યા છો તો હું તેના મોહમાં કેમ અટકું ? હું તમારો ભવોભવનો સાથીદાર ભાઇ છું ને મોક્ષ થતાં સુધી તમારી સાથે જ રહીશ...એટલે હું પશ તમારી સાથે જ દીક્ષા લઈને પરમપિતાના ચરણોમાં રહીશ.

—આ રીતે ઘનરથ—તીર્થંકરના ચરણોમાં તેમના પુત્રો મેઘરથ તથા દઢરથ બંનેએ જિનદીક્ષા અંગીકાર કરી; તેમની સાથે બીજા (૭૦૦૦) સાત હજાર રાજાઓએ દીક્ષા લીધી; તેમજ મહારાણી પ્રિયમિત્રા વગેરે અનેક શ્રાવિકાઓ પણ દીક્ષા લઈને આર્યિકા બની.

દીક્ષા લઈને મેઘરથ-દઢરથ બંને મુનિવરોએ આત્મધ્યાન વડે શુદ્ધરત્નત્રયધારણ કર્યા, ઉત્તમ તપ કર્યો ને બારઅંગનું જ્ઞાન પ્રગટ કરીને શ્રુતકેવળી થયા. તેઓ સદાય ઉત્તમ વૈરાગ્યભાવનાઓમાં તત્પર રહેતા હતા. ઘનરથ તીર્થંકરના ચરણસાત્રિધ્યમાં મેઘરથ મુનિરાજે ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ પ્રગટ કર્યું, તેમજ દર્શનવિશુદ્ધિ વગેરે ૧૬ ઉત્તમ ભાવનાઓ વડે સર્વોત્કૃષ્ટ એવી તીર્થંકરપ્રકૃતિ બાંધવાનો પ્રારંભ કર્યો,—જાશે કે એક તીર્થંકર—પિતા પાસેથી તેમના જ પુત્રે તીર્થંકરપણાનો વારસો લીધો. પિતા ઘનરથપ્રભુ તો પૂર્વે બાંધેલી તીર્થંકરપ્રકૃતિને છોડતા હતા, ત્યારે પુત્ર-મેઘરથ મુનિરાજ (ભવિષ્યમાં તીર્થંકર થવા માટે) નવી તીર્થંકરપ્રકૃતિને બાંધતા હતા.—તો શું ઘનરથ તીર્થંકરે છોડેલા તે જ તીર્થંકરપ્રકૃતિના પરમાણુ મેઘરથમુનિના આત્મામાં પ્રવેશતા હશે ?—આશ્ચર્ય !

જ્ઞાની-ધ્યાની બંને મુનિવરો અનેક વર્ષો સુધી સાથે વિચર્યા. તેઓ ઉપવાસાદિ બાહ્ય તપ તેમ જ આત્મધ્યાન વગેરે અંતરંગ તપ કરતા હતા. તેઓ ઠંડી-ગરમી વગેરે સમસ્ત પરીષહ સહન કરતા હતા;--જો કે વિશેષ પુષ્ટયયોગને લીધે ઋતુઓ તેમને અનુકૂળ રહેતી હતી ને બહારમાં બીજા ઉપદ્રવો પણ આવતા ન હતા. ગમે તેવી પરિસ્થિતિમાં તેઓ ક્રોધાદિ કષાય થવા દેતા ન હતા, વીતરાગી શાંતભાવ વડે ઉત્તમ ક્ષમા--માર્દવ--આર્જવ--શૌચ--સત્ય--સંયમ--તપ--ત્યાગ-આર્કિચન્ય ને બ્રહ્મચર્ય એ દશધર્મોનું પાલન કરતા હતા. વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ અર્થે તથા કર્મોની હાનિ અર્થે તેઓ સદાય અધ્રુવ--અશરણ--એકત્વ--અન્યત્વ--અશુચિ--સંસાર--આસવ--સંવર--નિર્જરા--લોક--ધર્મ અને બોધિદુર્લભતા એ બાર અનુપ્રેક્ષાઓનું ચિંતન કરતા હતા; તે વૈરાગ્યભાવનાઓનું ચિંતન તેમના ચિત્તમાં આનંદ ઉપજાવતું હતું, અને વારંવાર શુદ્ધોપયોગ વડે નિર્વિકલ્પ મોક્ષસુખનું વેદન તેઓ કરતા હતા. શુદ્ધોપયોગી મુનિમાં અને સિદ્ધમાં શું કાંઇ ફેર છે ?--બહાર રહેલા જીવો તેમનામાં અંતર દેખે તો ભલે દેખે, તેમને પોતાને તો

અહા, આથી વિશેષ એ મુનિદશાનો મહિમા શું લખીએ ? એ અતીન્દ્રિયસુખને આ ઇન્દ્રિયજન્ય અક્ષરો વડે કેમ બતાવી શકાય ? આવી આનંદમય દશામાં ઝૂલતા-ઝૂલતા એ મેઘરથ-દઢરથ મુનિવરો અનેક વર્ષો સુધી વિચર્યા ને ધર્મોપદેશવડે કેટલાય જીવોનું કલ્યાણ કર્યું. ૬૪ મહાન ઋદ્ધિઓમાંથી કેવળજ્ઞાન સિવાયની લગભગ બધી ઋદ્ધિઓ તેમને પ્રગટી હતી, પરંતુ તે લબ્ધિઓનો ઉપયોગ કરવામાં તેમનું લક્ષ ન હતું; તેમનું લક્ષ તો ચૈતન્યની સાધનામાં જ ચોંટ્યું હતું. જ્યારે તેમનું આયુ એક જ માસ બાકી રહ્યું ત્યારે તેમણે વિધિપૂર્વક સમાધિમરણ કરવા માટે પ્રાયોપગમન—સંન્યાસ ધારણ કર્યો; દેહની અત્યંત ઉપેક્ષા કરીને તેઓ ધ્યાન—સ્વાધ્યાયમાં જ રહેવા લાગ્યા; તેમણે આહાર—પાણી સર્વથા છોડી દીધા; તેઓ પોતાના શરીરની કોઈ પ્રકારની સાર—સંભાળ કરતા ન હતા. તેમ જ બીજા પાસે

#### [મહાપુરાક્ષ ]

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૪૭

ચોવીસ તીર્થકર ]

કરાવતા ન હતા. મહાન શૂરવીરતાપૂર્વક તેઓ ચાર આરાધનામાં તત્પર હતા. પરિષ્ટામની વિશુદ્ધિ વધતાં વધતાં તેઓ શુક્લધ્યાનમાં આરૂઢ થયા ને ઉપશમભાવથી ગુણસ્થાનશ્રેષ્ટી ચઢવા માંડ્યા. રાગ-દ્વેષ—મોહનો ઉપશમ કરીને તેઓ ૧૧મા વીતરાગી-ગુણસ્થાને પહોંચ્યા…અને…વીતરાગી યથાખ્યાતચારિત્ર, સહિત ઉત્તમ સમાધિપૂર્વક દેહ છોડીને તેઓ, સંસારના સર્વોત્કૃષ્ટસ્થાન એવા 'સર્વાર્થસિદ્ધિ' દેવલોકમાં ઊપજ્યાં.

# [ભગવાન શાંતિનાથના ત્રીજા-પૂર્વભવ મેઘરથનું વર્લન અહીં પૂરું થયું.]

ભગવાન શાંતિનાથ : પૂર્વભવ બીજો

આપણા ચરિત્રનાયક ભગવાન શાંતિનાથ અને તેમના ભાઇ એ બંને જીવો સર્વાર્થસિદ્ધિમાં બિરાજે છે....જ્યોરે<sup>મ</sup>ં તેઓ સર્વાર્થસિદ્ધિમાં બિરોજતા હતા ત્યારે પ્રભુ કુંશુનાથના આત્મા પણ તે સર્વાર્થસિદ્ધિમાં ઊપજ્યા હતા. વાહ, અહીં એક ક્ષેત્રમાં બે તીર્થકર કદી ભેગા ન થાય, પણ ત્યાં તો અનેક તીર્થકરો અસંખ્ય વર્ષો સુધી ભેગા રહે છે ને એકબીજા સાથે અદ્ભુત—અચિંત્ય ચૈતન્યચર્ચા કરે છે. અરે પાઠક ! તને જાણીને આનંદ અને આશ્ચર્ય થશે કે દેવલોકમાં (તેમ જ નરકમાં પણ) અત્યારે અસંખ્ય તીર્થકર-જીવો એવા છે કે જેઓ ત્યાંનું આયુ પૂરું થતાં સીધા તીર્થકરપણે અવતરશે...ને એકેક તીર્થકર કરોડો—અબજો જીવોને તારશે. વાહ, કેવી છે જૈનધર્મની વિશાળતા ! સર્વાર્થસિદ્ધિ–દેવલોક સૌથી, શ્રેષ્ઠ છે, સિદ્ધશિલાથી તે માત્ર ૧૨ યોજન નીચે છે; ત્યાંના દેવો જેમ ક્ષેત્રથી સિદ્ધાલયની નજીક છે તેમ ભાવથી પણ સિદ્ધપદની એકદમ નજીક છે. શુદ્ધ રત્નત્રયવાળા ઉત્તમ મુનિવરો જ સર્વાર્થસિદ્ધિમાં ઊપજે છે, તેથી ત્યાં પણ તેમનું જીવન એકદમ શાંત હોય- છે. સંસારના ધર્મીજીવોમાં તીર્થકરપદ પામનારા, અસંખ્ય જીવો પાકે ત્યારે સર્વાર્થસિદ્ધિનું પદ માત્ર એક જીવ પામે છે. તે સર્વાર્થસિદ્ધ–દેવો સંખ્યાતા જ છે. તેઓ બધાય અપ્રતિહત

' સમ્યગ્દષ્ટિ છે ને અસંખ્ય વર્ષો સુધી વીતરાગવિજ્ઞાનનું અમૃત પીએ છે; મુક્તિરમશી તેમને સાદ પાડીને મોક્ષપુરીમાં બોલાવી રહી છે; અને તે દેવો પણ, વિષયભોગોમાં અનાસક્ત હોવા છતાં મુક્તિરમણીમાં તેમનું' ચિત્ત 'આસર્ક્ત 'છે.' દિવ્ય રેતનોની પ્રભાથી ઝળકી રહેલા દેવવિમાનોમાં તે અહમિન્દ્રદેવોને ઉત્કૃષ્ટ પુષ્ટયજનિત સર્વ સુખો વિદ્યમાન હોવા છતાં, તે બધાયથી પાર અંદરના અતીન્દ્રિય ચૈતન્યસુખને જ તેઓ ઇષ્ટ સમજે છે. તેમને શુક્લલેશ્યા છે, કોઇ જાતનું પાપ કે પ્રતિકૂળતા નથી, દુઃખ કે રોગ નથી; અહા, જ્યાંના બધાય જીવો પૂર્વે મુનિજીવનની વીતરાગતા અનુભવીને આવ્યા હોય, બધાય સમ્યગ્દષ્ટિ હોય, બધાય આત્મઅનુભવી હોય અને બધાય એક ભવ પછી પરમાત્મા થઈને મોક્ષ જવાના હોય, તે દેવલોકના ધાર્મિક વાતાવરણની શી વાત !! ત્યાં સૌના પરિણામ એકદમ શાંત છે, બહારમાં પણ કોઇ નાનું-મોટું નથી, ક્યાંય ઇર્ષા કે ક્લેશ નથી; એક સેકંડમાત્રમાં બધેય જવાની શક્તિ હોવા છતાં તેઓને પોતાના વિમાન સિવાય બીજે ક્યાંય જવાની આકુળતા નથી. તે દેવો પોતાના

સર્વાર્થ સિદ્ધિમાં



#### ૨૪૮ : ભગવાન શાંતિનાથ

#### [મહાપુરાક્ષ]

# [ આપશા ભગવતો

દેવવિમાનમાં રહેલ શાયત જિનપ્રતિમાઓનાં દર્શન--પૂજન-સ્તવન કરે છે. અવધિજ્ઞાન વડે તીર્થંકરોના પંચકલ્યાણક જાણીને જિનમહિમા કરે છે, અને સદાય મોક્ષના કારણભૂત તત્ત્વચર્ચા કરે છે. તે દેવોને દેવીઓ હોતી નથી, છતાં ઇન્દ્ર કરતાં પણ તેઓ વધુ સુખી છે. અંતરમાં પોતે સાક્ષાત્ અનુભવેલા, આત્મતત્ત્વના અગાધ-અપાર વૈભવના અનંત મહિમાની ચર્ચા ને ચિંતન અસંખ્ય વર્ષો સુધી તેઓ કર્યા કરે છે; તેમાં તેઓ કદી કંટાળતા નથી; તેમને નિદ્રા નથી; આહાર નથી;--માત્ર ૩૩૦૦૦ વર્ષે એકવાર પોતાના જ કંઠમાંથી ઝરતા અમૃતના સ્વાદને મનમાં ચિંતવીને તેઓ તૃપ્ત થઈ જાય છે. તેમને ઇષ્ટનો વિયોગ કે અનિષ્ટનો સંયોગ કદી થતો નથી. પૂર્વભવમાં તેઓ રત્નત્રયના પ્રતાપે સુખી હતા, વર્તમાન સુખી છે ને આગામી ભવમાં મોક્ષસુખ પામવાના છે. તેમને કોઈ ચિંતા કે ભય નથી, કોઈ પ્રત્યે દેષ કે વેરભાવ નથી; નીચેના દેવો કરતાં તેમનું શરીર નાનું છે પણ સુંદરતા મહાન છે. તેમને સમસ્ત ત્રસનાડીના અસંખ્યાત યોજનોને જાણનારું અવધિજ્ઞાન તથા એટલી જ મહાન વિક્રિયાઋદ્વિ હોય છે પણ તેઓ તે ઋદ્વિનો ઉપયોગ કદી કરતા નથી. કેમકે તેઓ મુનિસમાન ઇચ્છારહિત હોય છે. આ રીતે મેઘરથ અને દઢરથ-કે જેઓ સર્વાર્થસિદ્ધિમાં અહમિન્દ્ર થયા છે તેઓ બંને સુખના સાગરમાં ૩૩ સાગર સુધી ડૂબી રહ્યા છતાં, ભવસાગરને તો તરીને બહાર નીકળ્યા ને હવે મોક્ષપુરીમાં જવા માટે તેઓ મનુષ્યલોકમાં આવવા તૈયાર થયા. [ચાલો, તેઓ આવે તે પહેલાં તેમનું સ્વાગત કરવા અને જન્મોત્સવ જોવા આપણે. હસ્તિનાપુરીમાં પહોંચી જઇએ.]

[ભગવાન શાંતિનાથના બીજા-પૂર્વભવ સર્વાથસિદ્ધિનું વર્જ્ઞન અહીં પૂરું થયું.]

#### \* \*

# હસ્તિનાપુરીમાં શાંતિનાથ-અવતાર

| * | નિજવૈભવમાં શાંતિ અનંતી ધરતા શાંતિનાથ;   | * |
|---|-----------------------------------------|---|
| * | અનંત શાંતિ આપો અમને, તમને ધ્યાવું નાથ.  | * |
| * | ચક્રવર્તીની પદવી છોડી બન્યા સિદ્ધભગવાન; | * |
| * |                                         | * |
| ₩ | શાંતિ આપી સર્વ જીવોને બતાવી નિજનિધાન.   | * |

હે પ્રભો શાંતિનાથ ! આપનું જીવન ખરેખર અદ્ભુત છે. સંસારનો અંત કરતાં--કરતાં આપે સંસારની સર્વોચ્ચ પદવીઓ (ચક્રવર્તીપદવી, સર્વાર્થસિદ્ધપદવી તેમજ તીર્થકરપદવી પણ) પ્રાપ્ત કરી લીધી; ને અંતે એ બધાયથી પાર એવી સિદ્ધપદવી ને પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષપુરીમાં બિરાજ્યા....તેથી આપનું જીવન આનંદ--મંગલકારી છે.

અહા, પ્રભુના ઉત્તમ ચારિત્રના મહિમાની શી વાત ! 'હુ શાંતિનાથ ભગવાનનું જીવનચરિત્ર વાંચું છું.'–એમ આ કથામાં ઉપયોગ જોડતાં પણ, સંસારની સર્વ અશાંતિ દૂર થઈને, આત્મામાં કોઈ નવીન શાંતિ પ્રગટ થાય છે. હે શાંતિચાહક શ્રોતાઓ ! તમે પણ ભક્તિપૂર્વક સ્થિરચિત્તે આ શાંતિનાથ પ્રભુનું ચરિત્ર સાંભળો.

આપશા આ ભરતક્ષેત્રમાં હસ્તિનાપુરી નગરી છે. પૂર્વે ભગવાન ઋષભદેવ તે નગરીમાં વિચર્યા હતા ને દીક્ષા પછી સૌથી પહેલું (વર્ષીતપનું) પારણું તે હસ્તિનાપુરીમાં રાજા સોમપ્રભ તથા શ્રેયાંસકુમારના

### ચોવીસ તીર્થકર ] ે

### [ .મહાપુરાક્ષ ]

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૪૯

હાથે કર્યું હતું; એટલે આ ચોવીસીમાં ઉત્તમ દાનતીર્થનો પ્રારંભ તે નગરીમાં જ થયો હતો. પછી તે સોમરાજાના પુત્ર જયકુમાર હસ્તિનાપુરના રાજા થયા, તેઓ ભરતચક્રવર્તીના સેનાપતિ હતા, પછી દીક્ષા લઈને ઋષભદેવપ્રભુના ગણધર થયા ને મોક્ષ પામ્યા, ત્યારપછી તે સોમરાજાના કુરુવંશમાં અસંખ્ય રાજાઓ થયા ને મોક્ષ પામ્યા. હવે જ્યારની આપણી આ કથા છે તે વખતે, તે હસ્તિનાપુરના કુરુવંશમાં વિશ્વસેનમહારાજા રાજ્ય કરતા હતા; તેમની મહારાણી ઐરાદેવી (અચિરાદેવી); તેમની કૂંખે સોળમા તીર્થકરનો અવતાર થયો. તેમનું આ મંગલ જીવન ભવ્ય જીવોને અપૂર્વ શાંતિ દેનારું છે. હે સુભવ્ય સાધર્મીઓ ! અતીન્દ્રિય શાંતિવાળા ભગવાન શાંતિનાથને ધ્યાન વડે હૃદયમાં બિરાજમાન કરીને, તેમનું આ મંગલચરિત્ર વાંચો...સાંભળો.

અરે, જેનાથી કષાયની વૃદ્ધિ થાય ને વૈરાગ્યનો નાશ થઈ જાય-એવી વિકથા, પોતાનું આત્મકલ્યાશ ચાહનારા જીવોએ, કદી સાંભળવી નહિ; કેમકે તેવી વિકથા સાંભળવાથી પાપ લાગે છે ને ધર્મના સંસ્કારો નાશ પામે છે. જે કથાના શ્રવજ્ઞથી વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય ને પરિણામ શાંત-ઉજ્જ્વળ થાય, તેવી જ કથા સત્પુરુષના મુખેથી ભક્તિપૂર્વક નિરંતર સાંભળવી; કેમકે તેના શ્રવણ-વાંચનથી ધર્મના સંસ્કાર પુષ્ટ થાય છે ને પૂર્વનાં, પાપો નષ્ટ, થઈ જાય છે. માટે, કર્શ-અંજલિવડે આ ધર્મકથાનું શ્રેષ્ઠ અમૃત પીઓ.

અહા, તીર્થંકરાદિ મહાપુરુષોની ધર્મકથા મોટા કે નાના ભાઈ કે બહેન સૌને આનંદ પમાડે છે, ને ઉત્તમ સંસ્કારોના સીંચન વડે સન્માર્ગ બતાવીને જીવને મોક્ષના માર્ગમાં લઇ જાય છે. અરે, મનુષ્યોને તો ઠીક....દેવોનેય આનંદ પમાડે એવી આ ધર્મકથા હે ભવ્ય જીવો! તમે આત્મકલ્યાણ માટે સાંભળી રહ્યા છો, તે ખરેખર તમારા ઉત્તમ ભાગ્યની નિશાની છે.

ભરતક્ષેત્રમાં ઋષભદેવથી માંડીને ધર્મનાથ સુધી ૧૫ તીર્થકરો, અને ભરતાદિ ચાર ચક્રવર્તીઓ થઈ ગયા; હવે ત્યાર પછીના ત્રણ તીર્થકરો (તેમજ તે જ ત્રણ ચક્રવર્તીઓ) જ્યાં અવતરવાના છે એવી સુંદર હસ્તિનાપુરીમાં જઈએ. અહીનાં રાજા-પ્રજા પુષ્ટયવંત છે અને દેવ--ગુરુ--ધર્મની ઉપાસનામાં તત્પર રહે છે; વેપાર--ધંધા કે ચક્કી--ચૂલામાં આરંભથી તેમને જે થોડુંક પાપ લાગે છે તે પાપને, જિનપૂજા--સ્વાધ્યાય-દાન વગેરે સત્કાર્યો વડે દરરોજ ધોઇ નાંખે છે. દુનિયાની શ્રેષ્ઠ વસ્તુઓ આ નગરીમાં આવે છે. અહીંના પુષ્ટયવાન લોકોને ભવિષ્યની કોઈ ચિંતા નથી એટલે જેટલું કમાય છે તેટલું દાનાદિમાં ખર્ચી નાંખે છે; છતાં પુષ્ટયોદયે તેમને બધી વસ્તુઓ વધતી જાય છે. ઉત્તમ દાન માટે તો આ નગરી ભગવાન ઋષભદેવના જમાનાથી જ જગપ્રસિદ્ધ છે.

માહ માસ ચાલતો હતો...ત્યાં અચાનક તે હસ્તિનાપુરમાં રાજમહેલના આંગણે કરોડો રત્નોની વૃષ્ટિ થવા લાગી; અને છ માસ બાદ શ્રાવણ વદ સાતમે મહારાણી અચિરાદેવીએ અતિ મંગલસૂચક સિંહ-હાથી-માળા-રત્નોનો ઢગલો વગેરે ૧૬ ઉત્તમ સ્વપ્નો જોયા. અહા, કુદરતની રચના તો જીુઓ ! બધાય તીર્થકરોની માતાઓ એક સરખા ૧૬ મંગળ સ્વપ્નો નિયમથી જીુએ છે. આવા ઉત્તમ ૧૬ સ્વપ્નો તીર્થકરની માતા સિવાય બીજા કોઈને આવે નહિ. જે વખતે અચિરામાતાએ સ્વપ્નો જોયા તે જ વખતે, અસંખ્ય યોજન દૂર એવી સવર્થિસિદ્ધિમાંથી પ્રભુ શાંતિનાથનો જીવ તીર્થકર—અવતાર તરીકે

32.

૨૫૦ : ભગવાન શાંતિનાથ

#### [મહાપુરાક્ષ]

#### [ આપશા ભગવંતો

તેમના ઉદરમાં અવતર્યો. મહારાશીએ અલ્પનિદ્રામાં જોયું કે એક મહા સુંદર સુંગધઝરતો હાથી પોતાના મુખમાં પ્રવેશી રહ્યો છે.

મહારાશી જાગ્યા; અતિ હર્ષપૂર્વક પંચપરમેષ્ઠીનું ચિંતન કર્યું; પછી રાજસભામાં જઇ અતિ હર્ષદાયક મંગલ સ્વપ્નોની વાત કરી. અવધિજ્ઞાની વિશ્વસેન મહારાજાએ જાણ્યું કે અહો ! ત્રિલોકનાથ તીર્થંકરનું આપણે ત્યાં આગમન થયું છે. હે દેવી ! સોળમા તીર્થંકરનો જીવ તમારા ગર્ભમાં અવતરી ચૂક્યો છે; એટલું જ નહિ, તે મહાત્મા ચક્રવર્તી થઈને આખા ભરતક્ષેત્રનું રાજ્ય કરશે ને પછી તીર્થંકર થઈને આખા વિશ્વમાં ધર્મનું સામ્રાજ્ય કરશે; એનું રૂપ અદ્ભુત સુંદર હશે; કામદેવ, ચક્રવર્તી અને તીર્થંકર એવી ત્રણ ઉત્તમ પદવીના તે ધારક થશે.

વાહ ! આ વાત સાંભળીને કોને હર્ષ ન થાય ! મહાદેવી અચિરામાતાના હર્ષાનંદનો પાર ન રહ્યો : 'અહા, આવા ધર્માત્મા ને મોક્ષગામી જીવ મારા અંતરમાં !' એવા પરમ ઉલ્લાસથી તેના અંતરમાં ચૈતન્યમહિમાના કોઈ અપૂર્વ ભાવો જાગ્યા; અસંખ્ય પ્રદેશે તેને કોઈ અપૂર્વ ચૈતન્યભાવોનું વેદન થયું; તેના અંતરમાંથી મોહાંધકાર દૂર થયો ને ચૈતન્યપ્રકાશ ખીલી ઊઠ્યો. અહો, ધન્ય તીર્થંકર-મહિમા! એ ત્રિકાળમંગળ આત્મા જેના અંતરમાં બિરાજમાન હોય તેના અંતરમાં મોહાંધકાર રહી શકે નહીં.

શાંતિનાથપ્રભુના ગર્ભાવતાર—કલ્યાગ્રકનો ઉત્સવ કરવા સ્વર્ગેથી ઇન્દ્રો આવી પહોંચ્યા; તેમગ્ને મહારાજા વિશ્વસેન તથા મહાદેવી અચિરાનું તીર્થંકરના માતા—પિતા તરીકે સન્માન કર્યું, દિવ્ય વસ્ત્રાભૂષણો ભેટ આપ્યાં અને સ્તુતિ કરી કે અહો, આપને ત્યાં ૧૬ મા તીર્થંકરનું આગમન થયું છે...આપ તીર્થંકરના માતા-પિતા હોવાથી જગતના માતા–પિતા છો.

હસ્તિનાપુરીના ભાગ્ય ખીલી ઊઠ્યા; અયોધ્યાતીર્થ જેવું ગૌરવ તેને પ્રાપ્ત થયું. ત્યાં રોજ રોજ રત્નોનો વરસાદ થતો હતો; શાંતિ તેમજ સમૃદ્ધિ વધતી જતી હતી. કમલવાસી શ્રી–્ડ્રી–ધૃતિ–કીર્તિ–લક્ષ્મી–સરસ્વતી વગેરે દેવકુમારીઓ પણ ઇન્દ્રની આજ્ઞાથી અચિરામાતાની સેવા કરવા આવી હતી. તે દેવીઓ આનંદ-વિનોદપૂર્વક ચર્ચા કરીને માતાને આનંદ પમાડતી હતી ને ઉદરસ્થ પ્રભુનો મહિમા પ્રસિદ્ધ કરતી હતી.

- એકવાર શ્રીદેવીએ પૂછ્યું : હે સખી ! આ માતાજીની આસપાસમાં સર્વત્ર આટલી બધી ્રશાંતિ કેમ છે ?
- ત્યારે લજ્જાવંતી ડ્રી--દેવી બોલી : સાંભળ હે દેવી ! ભગવાન શાંતિનાથ પોતે માતાજીના ઉદરમાં બિરાજી રહ્યા છે, તેમના પ્રતાપે આટલી બધી શાંતિ ફેલાઈ રહી છે.
- દે ધેર્ય દેવીએ પૂછ્યું : હે સખી ! વિશ્વસેન રાજા અને અચિરામાતાની કીર્તિ એકાએક આટલી જગપ્રસિદ્ધ કેમ બની ગઈ ?
- દીંતી દેવીએ કહ્યું : હે દેવી ! ત્રણ લોકની કીર્તિને વશ કરનાર તીર્થંકરનો આત્મા તેમને ત્યાં પુત્ર તરીકે આવ્યો છે તેથી.
- દિલક્ષ્મીદેવીએ પૂછ્યું : હે દેવી સરસ્વતી ! હમર્ણા-હમર્ણા અચિરામાતાના અંતરમાં સરસ્વતી ઊભરાઈ રહી છે ને આખા રાજ્યમાં લક્ષ્મીની ખૂબ વૃદ્ધિ થઈ રહી છે-તેનું શું કારણ ?

#### [ મહાપુરાક્ષ ]



૨ સરસ્વતીદેવીએ કહ્યું : હે લક્ષ્મી ! અત્યારે માતાના અંતરમાં જે તીર્થંકર બિરાજે છે તે ત્રણલોકની લક્ષ્મીના તેમજ ત્રણલોકમાં શ્રેષ્ઠ સરસ્વતીના (–કેવળજ્ઞાનના) સ્વામી થવાના છે, તેથી લક્ષ્મી અને સરસ્વતી બંને અહીં ઊભરાવા માંડ્યા છે.

—આવી ઉત્તમ ચર્ચામાં પ્રસન્નતાપૂર્વક ભાગ લઈને માતાજી પશ દેવીઓને આનંદ પમાડતા હતા. એ રીતે પ્રસન્ન વાતાવરણમાં સવાનવ માસ વીત્યા; ત્યારબાદ.....

વૈશાખ વદ ૧૪ના રોજ માતા અચિરાદેવીએ એક સર્વોત્કૃષ્ટ સુંદર પુત્રને જન્મ આપ્યો…જાશે જગતપ્રકાશક દીવો પ્રગટ્યો. તે જ ક્ષણે તેના તેજથી ત્રણલોક પ્રકાશિત થઈ ગયા. હજી કેવળજ્ઞાનનો દિવ્યપ્રકાશ તો પછી થશે, ત્યાર પહેલાં પુણ્યોદયના પરમ તેજથી પૃથ્વી ઝળકી ઊઠી. માત્ર મનુષ્યલોકનું

> જ નહિ, સ્વર્ગનું તેમજ નરકનું વાતાવરશ પણ બે ઘડી શાંતિમય બની ગયું, કોઈ નવીન આહ્લાદ સર્વત્ર ફેલાઈ ગયો. સ્વર્ગના દિવ્ય વાજિંત્રો એકસાથે વાગવા માંડ્યા અને દિવ્ય ઐરાવત હાથી ઉપર બેસીને ઇન્દ્રમહારાજ હસ્તિનાપુરીમાં પ્રભુનો જન્મોત્સવ કરવા દેવોના ઠાઠમાઠસહિત આવી પહોંચ્યા. તીર્થંકરપ્રભુના જન્મનો એવો મહાન ઉત્સવ થયો કે જાશે દુનિયાભરનો આનંદ અહીં ભેગો થયો હોય ! 'શાંતિ'પ્રભુનો અવતાર થતાં ત્રણલોકના જીવોના અંતરમાં 'શાંતિ'નો અવતાર થયો.

એ બાલતીર્થંકરને તેડીને ઇન્દ્રાણી ધન્ય બની; અહા, તીર્થંકર જેવા ધર્માત્માનો સીધો સ્પર્શ થતાં પરમ વાત્સલ્યથી તે રોમાંચિત થઈ. દેવપર્યાયમાં જો કે પુત્ર નથી હોતા પણ કોઈ સાતિશય પુષ્ટયયોગે તીર્થંકર-બાળકને પોતાની ગોદમાં તેડતાં તે ઇન્દ્રાણીને પુત્રસુખ કરતાંય વિશેષ કોઈ અલૌકિક સંતોષની લાગણી થઈ. તે ભૂલી ગઈ કે હું ઇન્દ્રાણી છું; તે તો જાણે કે હું આ બાળકની



### [ આપણા ભગવંતો

# [ મહાપુરાલ ]

'બા' જ છું-એવું વેદન કરવા લાગી...ને પ્રભુભક્તિમાં તલ્લીન થઈને પોતાને જ પ્રભુરૂપે અનુભવવા લાગી. અહા, બાલતીર્થંકર પણ અનેક જીવોને સમ્યક્ત્વમાં કારણ થાય છે. મોક્ષગામી બાળકને ગોદમાં લેતાં તે ઇન્દ્રાણી પણ મોક્ષમાર્ગી બની ગઈ. આનંદના કોઈ અપૂર્વ રોમાંચપૂર્વક ઇન્દ્રાણીએ એ બાલતીર્થંકર ઇન્દ્રના હાથમાં આપ્યા. ઇન્દ્ર તો એ પ્રભુનું રૂપ જોઈને જાણે ગાંડો જ બની ગયો ! તે એકસાથે હજાર આંખ ધારણ કરીને પ્રભુનું રૂપ જોવામાં તલ્લીન થયો. ત્યારે તેને આશ્ચર્ય થયું કે ઇન્દ્રલોકથી પણ સુંદર વસ્તુ આ મનુષ્યલોકમાં હોઈ શકે છે ! અરે, સાચી જ વાત છે-મુનિદશા કે મોક્ષ જેવી સૌથી સુંદર વસ્તુ ઇન્દ્રલોકમાં કથાં છે ? એ તો મનુષ્યલોકમાં જ છે ને ! ઇન્દ્રનો ગર્વ ઊતરી ગયો ને મનુષ્યલોકની તીર્થંકર-વિભૂતિ પાસે દેવલોકની ઇન્દ્રવિભૂતિ પણ તેને તૂચ્છ લાગી. હજાર આંખવાળો ઇન્દ્ર પ્રભુનું રૂપ જોવામાં એવો મશગુલ બન્યો કે પોતાની ઇન્દ્રાણીના દિવ્ય રૂપનેય તે ભૂલી ગયો...તે એમ સૂચવે છે કે, વીતરાગ સ્વરૂપનું અવલોકન કરનાર મુમુક્ષુ ભવ્યાત્માનું ચિત્ત તેમાં એવું મશગુલ થઇ જાય છે કે જગતના વિષયકષાયોમાંથી તેનું ચિત્ત સહેજે હટી જાય છે.

પ્રભુને દૈવી ઐરાવત હાથી ઉપર બિરાજમાન કરીને, મહાન સવારી સહિત ઇન્દ્ર મેરુપર્વત ઉપર લઇ ગયો અને ત્યાં અતિશય ભક્તિપૂર્વક અભિષેક કર્યો. અસંખ્ય વર્ષો પહેલાંના ઇન્દ્રે ક્ષીરસાગરના પવિત્ર જળથી ભગવાન આદિનાથનો જેવો મહાભિષેક કર્યો હતો તેવો જ અભિષેક આ ઇન્દ્રે શાંતિનાથ ભગવાનનો કર્યો. બાલતીર્થકરપ્રભુની સવારીથી એ હાથી પણ ધન્ય બન્યો. ખરેખર તે કાંઈ હાથી ન

હતો, એ તો સૌધર્મસ્વર્ગનો એક દેવ હતો; અને પ્રભુને પોતાની પીઠ ઉપર બિરાજમાન કરવા માટે તે દેવે સ્વયં વિક્રિયા વડે હાથીનું રૂપ ધારણ કર્યું હતું.-'હાથી' પણ કેવો ? --દૈવી ! જેનું વર્શન કલ્પાનાતીત છે. એકલાખ જોજન મોટો; કેટલીયે સૂંઢ; દરેક સૂંઢમાં સરોવર; સરોવરમાં કમળ; અને તે કમળની દરેક પાંખડી ઉપર અપ્સરા દેવીઓ ભક્તિ--નૃત્ય કરે. અદ્ભુત હતી એ રચના ! અહા, જેના ઉપર તીર્થકરની સવારી થાય--તેની શોભાની શી વાત !! પુરાણકાર તો કહે છે કે તે વખતે ઐરાવત હાથી સાથે ઇન્દ્રની સવારી થાય--તેની શોભાની શી વાત !! પુરાણકાર તો કહે છે કે તે વખતે ઐરાવત હાથી સાથે ઇન્દ્રની સાત પ્રકારની સેનામાં કરોડો વાજિંત્રો સહિત અબજો બળદ--હાથી--ઘોડા--રથ વગેરે હતા. ખરેખર એ કાંઇ તિર્યચજીવો ન હતા પણ દેવોની જ તે પ્રકારની અદ્ભુત વિક્રિયા હતી. ઇન્દ્રનો ઠાઠ--માઠ--વૈભવ એટલો બધો વિશાળ અને અચિંત્ય હતો કે આખા મનુષ્ય લોકમાં તે સમાય નહિ. આવી આચેંત્ય વિભૂતિવાળા ઇન્દ્રને પણ અદ્ભુત જિનભક્તિ કરતો દેખીને ઘણાય મિથ્યાદષ્ટિ દેવો પણ જૈનધર્મની શ્રદ્ધાથી સમ્યગ્દષ્ટિ બની જતા હતા. આથી જ 'જિનમહિમા--દર્શન'ને સમ્યગ્દર્શનનું કારણ કહ્યું છે. એ ઇન્દ્ર-ઇન્દ્રાણી, એ ઐરાવત હાથી, એ દેવ--દેવીઓ,--બધાય તીર્થકર પ્રત્યેની ભક્તિથી જેટલાં પુણ્યકર્મોનું ઉપાર્જન કરતા હતા, ને જેટલા પાપ કર્મોનું વિસર્જન કરતા હતા, તે બેમાં અલ્ય-બહુત્વ

### [મહાપુરાલ ]

કોનું હતું-તે અમે નથી કહી શકતા; પશ એટલું ચોક્કસ કહી શકીએ છીએ કે તે વખતે એ જિનમુદ્રાના દર્શનથી વીતરાગરસની જે પુષ્ટિ થતી હતી તે સૌથી મહાન હતી ને મોક્ષનું કારણ હતી. શાંતિપ્રભુના સાન્નિધ્યમાં શાંતિનો એ એક ચમત્કાર હતો. ભક્તિની ચેષ્ટાઓ બધાયની ભિન્ન-ભિન્ન હતી પરંતુ એ ભક્તિનું ફળ તો બધાયને સરખું જ હતું. ધન્ય જિનમહિમા !

એ નાનકડા ભગવાનનું શરીર જો કે સ્વયં સુશોભિત હતું, શોભા માટે બહારના કોઈ અલંકારની જરૂર એને ન હતી; છતાં--"દેવલોકના માનસ્તંભના દિવ્ય પટારામાં ઉત્પન્ન થયેલા આ સર્વોત્કૃષ્ટ અલંકાર, હું તીર્થંકર સિવાય બીજા કોને પહેરાવું ? આ દિવ્ય અલંકારને ધારણ કરી શકે એવું બીજાું તો કોઈ વિશ્વમાં છે નહીં--" આમ વિચારીને ઇન્દ્રાણીએ સ્વર્ગનાં તે દિવ્ય આભૂષણો બાલતીર્થંકરને પહેરાવ્યા...ને સાથે સાથે પ્રભુના કપાળમાં રત્નનું મંગળ તિલક કર્યું;--એ બહાને જાણે તેણે પોતાના આત્માને જ મોક્ષનું તિલક કર્યું, પછી તે ઇન્દ્રાણી આનીકોર...ને..તેનીકોર મોઢું ફેરવી ફેરવીને આશ્વર્યપૂર્વક પ્રભુની શોભા જોઈ રહી.

--એ પ્રભુના દર્શનથી સર્વે જીવોને શાંતિ થતી હતી, તેથી ઇન્દ્રે એ સોળમા તીર્થકરનું નામ 'શાંતિનાથ' રાખ્યું. તેમના ચરજ્ઞમાં હરજ્ઞનું ચિદ્ધ હતું. જન્માભિષેક બાદ ૧૦૦૮ મંગલ નામોથી ઇન્દ્રે એ પ્રભુની સ્તુતિ કરી. આશ્ચર્યકારી તાંડવનૃત્ય કર્યું; અને પ્રભુની સવારી લઈને પાછા હસ્તિનાપુર આવ્યા.

હસ્તિનાપુરના રાજમહેલમાં આવીને ઇન્દ્રે અત્યંત બહુમાનપૂર્વક માતા-પિતાને તેમનો પુત્ર સોંપ્યો, અને તેમની સન્મુખ ફરીથી એ બાલતીર્થકરની અદ્ભુત ભક્તિ કરી. ઇન્દ્ર પોતે ઇન્દ્રાશી સાથે થનગન...થનગન કરતો આનંદથી નાચી ઊઠ્યો. અંતરમાં અમર્યાદિત હર્ષોલ્લાસ થતાં કોણ નથી નાચી ઊઠતું ! અહા, ઇન્દ્રના નૃત્યની શી વાત ! તે નૃત્યમાં ઇન્દ્ર એકસાથે હજાર હાથ ઊલાળીને, અને તે દરેક હાથ ઉપર પોતાના જેવો જ ઇન્દ્ર પોતાના જેવી જ ચેષ્ટા કરી કરીને નાચતો હોય-એવી અદ્ભુત વિક્રિયા કરીને નાચતો હતો. વળી તેનું નૃત્ય એટલું બધું ઝડપી હતું કે, તબલામાં ધાધીન...ને ધાતીન..એમ એક તાલ પછી બીજો તાલ પડે ત્યાર પહેલાં તો તે બે-તાલની વચ્ચેના અંતરાળમાં તે ઇન્દ્ર મેરુપર્વતની પ્રદક્ષિણા કરીને પાછો આવી જાય ને તાલમાં તાલ પૂરાવીને નાચે.

અહા, રાજમહેલના આંગણામાં કરોડો પ્રજાજનોની સમક્ષ એકકોર ઇન્દ્ર આવું અદ્ભુત નૃત્ય કરતો હતો... અને તે વખતે બીજી કોર અચિરામાતાના ખોળામાં બેઠોબેઠો ઓલો શાંતિકુંવર તે નૃત્ય જોતો હતો ને ઇન્દ્રના નૃત્ય કરતાંય અદ્ભુત એવી આનંદમય જ્ઞાનચેતનાને પોતાના અંતરમાં નચાવતો હતો ! અંતરના એ નૃત્યને જોનારા કોઈક વિરલા' જ હતા. હસ્તિનાપુરીના પ્રજાજનોના હર્ષનો તો કોઈ પાર ન હતો, કેમકે તેને તો એકકોર તીર્થકરના સાક્ષાત્ દર્શન અને બીજી કોર ઇન્દ્રનું નૃત્ય, અમ બે અદ્ભુત વસ્તુઓ એકસાથે જોવા મળી હતી. દેવો તો હસ્તિનાપુરમાં એક જ વર્ષમાં આ બ્<del>નિ</del>જી વખત આવ્યા એટલે તેની તો કોઈ નવાઈ લાગતી ન હતી. પણ પ્રભુના દર્શનની અદ્ભુતતા તેમને ખેરેખર આનંદ પમાડતી હતી. પુત્રનો આવો અદ્ભુત મહિમા દેખીને માતા-પિતાને તેમ જ નગરજનોને અંતરમાં કોઈ અનેરો ચૈતન્યમહિમા જાગ્યો. ઘણાય જીવો તે પ્રસંગે સમ્યગ્દર્શન પામ્યા. તે વખતે સાતમી નરકના જીવોનેય ચિત્તમાં ક્ષણભર શાંતિ થઈ, તો બીજાની શી વાત ! શાંતિનાથનો અવતાર સર્વે જીવુંને શાંતિનું કારણ થયો. તેઓ જે રાજમહેલમાં બિરાજતા તે નંઘાવર્ત–મહેલની શોભા અદ્ભુત હતી. તે મહેલના 'આંગણે રોજ સવારમાં હજારો–લાખો જીવો પ્રભુના દર્શન કરવા ઊભરાતા. એ મહેલમાં '**જીવંત જિન**'

#### ૨૫૪ : ભગવોન શાંતિનાથ

### [ મહાપુરાલ ]

### [ આપશા ભગવંતો

બિરાજતા હોવાથી ખરેખર તે એક સાક્ષાત્ **'જિન મંદિર'** હતું. બીજા જિનમંદિરોમાં તો જિનબિંબરૂપ 'સ્થાપના--જિન' હોય છે, ત્યારે આ મંદિરમાં તો સાક્ષાત્ 'દ્રવ્યજિન' પોતે બિરાજતા હતા, તેથી તે જગતનું એક મંગલ તીર્થ હતું.

પંદરમા તીર્થંકર ભગવાન ધર્મનાથનું શાસન લગભગ ત્રશ સાગર સુધી ચાલ્યું; તેના અંતભાગમાં પા--પલ્ય (લાખો કરોડો વર્ષો) સુધી ધર્મનો વિચ્છેદ થઈ ગયો હતો, ત્યારબાદ સોળમાં તીર્થંકર શાંતિનાથ ભગવાનનો અવતાર થયો ને ધર્મની ધારા પુનઃ ચાલુ થઈ. તેમનું આયુષ્ય એકલાખ વર્ષનું હતું, દેહપ્રમાશ ૪૦ ધનુષ (લગભગ ૧૦૦ મીટર) ઊંચું હતું; તેમાં ચક્ર--ધ્વજ-શઁખ--પદ્મ-હરશ-તોરશ વગેરે ઉત્તોમત્તમ ૧૦૮ ચિદ્ધો હતા. જગતમાં શ્રેષ્ઠ એવું ચક્રવર્તીપદ, સર્વાર્થ સિદ્ધિ-ઇન્દ્રપદ કે તીર્થંકરપદ ધર્મના આરાધક જીવને જ મળે છે; ધર્મ રહિત જીવોને તેવા ઉત્તમ પુષ્ટય હોતાં નથી. આવી બધી ઉત્તમ પદવીઓ ધર્મસાધક ભગવાન શાંતિનાથના જીવને ધર્મની સાધના સાથેના ઉત્તમ પુષ્ટય વડે પ્રાપ્ત થઈ હતી; છતાં અંતે તો કર્મજનિત એ બધી સંયોગી પદવીઓને છોડીને પ્રભુએ સ્વભાવભૂત એવા અસંયોગી સિદ્ધપદને જ સાધ્યું. પ્રભુનું જીવન આપણને એમ બતાવે છે કે ભવમાં અવતરવું એ ખરેખર ધન્યતા નથી, પશ અવતારનો અંત કરીને અનંત-સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિ કરવી તેમાં જ ધન્યતા છે.

કામદેવ તરીકે, ચક્રવર્તી તરીકે ને તીર્થંકર તરીકે તેમના દેહની સુંદરતા સર્વોત્કૃષ્ટ હતી, તો અંતરમાં અપૂર્વ ભેદજ્ઞાન, ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અને અવધિજ્ઞાન વડે તેમના આત્માની સુંદરતા પણ મહાન હતી. તેમની દશ આંગળીઓની કોમળતામાં તો જાણે ઉત્તમ ક્ષમાદિ દશ ધર્મો વરસતા હતા, તેથી તેમાં જરાય કઠોરતા ન હતી. એ બાલતીર્થંકર શાંતિકુમારના મસ્તકના સુંવાળા—વાંકડિયા વાળથી માંડીને ઠેઠ પગના ચમકદાર નખ સુધીના શરીરના સર્વે અંગોની શોભાનું જીદું જીદું વર્શન કરવાની શી જરૂર છે !-એટલું જ કહેવું બસ થશે કે-તે શરીરના સર્વાંગમાં વ્યાપીને એક મહા મંગળરૂપ તીર્થંકર પ્રભુજી બિરાજી રહ્યા હતા; શરીરના સર્વ પ્રદેશોમાં સર્વત્ર એક ધર્માત્મા--તીર્થંકરજીવના અસંખ્ય પ્રદેશો (ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વાદિસહિત) ભરેલા હતા; એટલે કોઈક નિક્ષપથી તો તે શરીર પોતે 'ભગવાન' હતું. છતાં, તે પ્રભુના દર્શનથી સમ્યગ્દર્શન તેઓ જ પામતા હતા કે જેઓ ઊંડા ઊતરીને દેહથી પાર એવી અચિંત્ય ચૈતન્ય--શોભા વડે પ્રભુને ઓળખતા હતા.-ધન્ય તીર્થંકર અવતાર !

પ્રભુ શાંતિનાથના અવતાર પછી કેટલાક વખત બાદ, મહારાજા વિશ્વસેનની બીજી રાણીએ પણ એક સુંદર પુત્રને જન્મ આપ્યો;--પૂર્વે મેઘરથના ભવમાં જે દઢરથ નામનો ભાઈ હતો અને જે સવર્થિસિદ્ધિમાં પણ સાથે હતો, તે જીવ ત્યાંથી ચ્યવીને અહીં શાંતિનાથપ્રભુના ભાઈ તરીકે અવતર્યો,--તેનું નામ ચક્રાયુધ.

×

બંને ભાઈઓ (—કે જે તીર્થંકર અને ગણધરની જોડલી છે તેઓ) દિવસે-દિવસે વૃદ્ધિગત થવા લાગ્યા, તેમના ગુણોનો વૈભવ લધુ ને વધુ ખીલવા લાગ્યો. તેમની બાલરમતો પણ આશ્ચર્ય ઉપજાવે તેવી હતી. દેવો પણ તેમની સાથે રમવા માટે તેમના જેવડા બાળકનું રૂપ ધારણ કરીને હસ્તિનાપુરીમાં રહેતા. અહા, તીર્થંકરનો સંગ કોને ન ગમે ? પુણ્યજનિત રાજ્યલક્ષ્મી અને ધર્મજનિત મોક્ષલક્ષ્મી—તે બંનેના તેઓ એકસાથે સ્વામી હતા,—છતાં મોક્ષ લક્ષ્મીનું તો સન્માન કરતા હતા ને પુણ્યલક્ષ્મી પ્રત્યે ઉદાસીન રહેતા હતા. (એટલે મોક્ષલક્ષ્મી તો મહારાણીના સ્થાને હતી ને પુણ્યલક્ષ્મી તો માત્ર દાસી

#### [ મહાપુરાક્ષ ]

જેવી હતી.) બંને ભાઈઓ આત્માના અનુભવી હતા, ચરમશરીરી હતા અત્યંત આત્મરસિક હતા. ઘણીવાર તેઓ જ્યારે આત્માના અનુભવની ગંભીર—આનંદકારી ચર્ચા કરતા ત્યારે, તીર્થંકર—ગણધરની એ અદ્ભુત ધર્મચર્ચા સાંભળીને જિજ્ઞાસુ જીવો મુગ્ધ બની જતા અને તત્ત્વનું સ્વરૂપ સમજીને ઘણા જીવો આત્મઅનુભવ કરી લેતા હતા. 'તેઓ સ્વાનુભવની કેવી અદ્ભુત ચર્ચા કરતા હશે !' હે પાઠક ! તારા અંતરની એ જિજ્ઞાસા પૂરી કરવા અહીં તેનો થોડોક નમૂનો આપું છું :--

એકવાર શાંતિકુમાર અને ચક્રાયુધકુમાર બંને ભાઈઓ મનોહર ઉદ્યાનમાં ફરવા ગયેલા, બીજા પણ ઘણા માણસો સાથે હતા. આનંદ-વિનોદપૂર્વક દિવસ પૂરો થયો. સંધ્યા સમયે શાંતિનાથે પોતાના ભાઈને કહ્યું : ભાઈ ચક્ર ! ચાલો અત્યારે શાંતિથી બે ઘડી અંતરમાં પરમાત્મતત્ત્વનું ચિંતન કરીએ. એ વાત સાંભળતાં જ ચક્રકુમાર ખુશી થયા, અને બંને ભાઈઓ ધ્યાનમાં બેસીને આત્મસ્વરૂપ ચિંતવવા લાગ્યા. તરત જ પરિશામ શાંત થયા ને એકાએક ઉપયોગ નિજસ્વરૂપમાં એકાગ્ર થતાં સ્વાનુભૂતિનો નિર્વિકલ્પ આનંદ થયો. જીવનમાં વારંવાર તેઓ આવો અનુભવ કરતા જ હતા...ત્યારે તો જાશે કોઈએ બે સિદ્ધભગવંતો અહીં બિરાજતા હોય ! યોગી જેવા ધ્યાનસ્થ એ બંને રાજકુમારોને દેખીને બધા મનુષ્યો પણ પ્રભાવિત થયા ને બધી પ્રવૃત્તિ છોડીને આત્મચિંતનમાં બેસી ગયા. ચારેકોર શાંતિનું એકદમ સ્તબ્ધ વાતાવરણ છવાઇ ગયું, અરે, વનમાં સિંહ ને સસલાં, સર્પ ને મોર વગેરે પશુ-પંખીઓ પણ એમની શાંત-ધ્યાનમુદ્રા દેખીને આશ્વર્ય પામ્યા ને વેર કે ભય છોડીને સૌ શાંતપરિણામથી પ્રભુસન્મુખ બેસી ગયા...જાણે સમવસરણમાં જ બેઠા હોય ! કોઈ જાતના કોલાહલ વગર ઘણો સમય એમને એમ પરમ શાંતિમાં પસાર થયો.-જે દેખીને, ક્રોધથી ભિન્ન ચૈતન્ય--શાંતિ કેવી હોય--તે ભવ્યજીવોને પ્રતીતમાં આવી જતું હતું, ને પરમશાંત મોક્ષતત્ત્વની શ્રદ્ધા થઈ જતી હતી.

ધ્યાન પૂરું થતાં તૃપ્ત-તૃપ્ત થઈને જ્યારે બંને રાજકુમારોએ આંખ ઊઘાડી ત્યારે, આસપાસનું એકદમ ઉપશાંત વાતાવરણ જોઈને તથા બધા જીવોને આત્મશાંતિના વિચારમાં દેખીને, બંનેને ઘણી પ્રસન્નતા થઈ. અહા, જાણે તીર્થંકરનું સમવસરણ જ હોય !

પ્રભુની મધુર દષ્ટિથી સૌ સભાજનો પ્રસન્ન થયા. થોડીવારે નગરશેઠ બોલ્યા : હે દેવ ! આપનું આશ્ચર્યકારી ધ્યાન દેખીને અમને સૌને પણ આત્મધ્યાનની પ્રેરણા જાગી ઊઠે છે ને વગર શીખ્યે સહેજે આત્મધ્યાન આવડી જાય છે. હે પ્રભો ! આપ બંને ભાઈઓએ કેવી રીતે આત્મધ્યાન કર્યું ? ને તે આત્મધ્યાનમાં શું દેખ્યું ? તે જાણવાની અમને સૌને ઉત્કંઠા છે...તો કૃપાં કરીને તે બતાવો.

નગરશેઠનો આવો સુંદર પ્રશ્ન સાંભળીને બંને ભાઈઓ પ્રસન્ન થયા ને તેમની જિજ્ઞાસા પૂરી કરવા માટે તેઓ એકબીજા સાથે સ્વાનુભવની ચર્ચા કરવા લાગ્યા. [અહા, બે ભાઈ...બંને સમ્યગ્દષ્ટિ-ચરમશરીરી-મોક્ષગામી; એક તીર્થંકર ને બીજા ગણધર; કેવી સુંદર જોડી ! તેમની સ્વાનુભૂતિની ચર્ચા સાંભળો–]

**શાંતિકુમારે કહ્યું :** હે ભાઈ ચક્રાયુધ ! શુદ્ધ આત્મતત્ત્વનું ધ્યાન કોર્ણ કરી શકે ? ને તેને માટેની પાત્રતા કેવી હોય, તે કહો.

**ચકાયુધકુમારે કહ્યું :** આત્મતત્ત્વ ઘશું અદ્ભુત છે, અચિંત્ય મહિમાવાળું છે. પ્રથમ જેશે જૈન ધર્મના જ્ઞાની અનુભવી પાસેથી આત્મત્ત્વનું યથાર્થ સ્વરૂપ નક્કી કર્યું હોય, તેના શુદ્ધ દ્રવ્ય—ગુણ—પર્યાયોને રાગથી વિભક્ત અને ચૈતન્યસ્વરૂપથી એકત્વરૂપ જાણ્યા હોય; તેને િ મહાપુરાલ 7

### / આપશા ભગવંતો

<sup>.</sup> જાણતાં ચૈતન્યરસની અતિ મીઠાશ-લગની લાગી હોય ને રાગના રસ પ્રત્યે ઉદાસીનતા થઈ ગઈ હોય; એવો મુમુક્ષ જીવ વિષય-કષાયોથી વિરક્ત થઈ શાંત પરિશામ વડે ચૈતન્યના અનુભવ માટે ચિત્તને આત્મામાં એકાગ્ર કરવા મથતો હોય છે.--એવા સુપાત્ર જીવને જ્યારે ચૈતન્યરસની પરાકાષ્ટા થાય છે ત્યારે તેનો ઉપયોગ આત્મસન્મુખ એકાગ્ર થઈ જાય છે, તે સ્વાનુભૂતિ છે. હે બંધુવર ! ભવોભવથી તમારા ઉત્તમ સમાગમને લીધે આવી સ્વાનુભૂતિનું સ્વરૂપ મેં જાણ્યું છે.

શાંતિનાથ : હે બંધુ ! તારી વાત ઉત્તમ છે. તે સ્વાનુભૂતિ વખતે અંદર શું દેખાયું ?

ચકાયુધ : અહો દેવ ! એ વખતે આત્માએ પોતે પોતાને દેખ્યો...દેખનાર અને દેખવાયોગ્ય વસ્તુ (-શુદ્ધનય અને એનો વિષય) એવા ભાવ-ભેદરૂપ જાદાઈ પણ તે વખતે ન હતી; એકાકાર આત્મા સર્વગુણોના રસ સહિત પોતે પોતાને અનુભવતો હતો. વચનાતીત ને વિકલ્પાતીત હતી એ આત્મઅનુભૂતિ ! આશ્ચર્યથી પણ પાર એવા પરમ શાંત રસરૂપે આત્મા પોતે જ, પ્રત્યક્ષ-અતીન્દ્રિયજ્ઞાનના સ્વાદમાં આવતો હતો. ત્યાં ઇન્દ્રિયો ન હતી, રાગ ન હતો કે દ્રવ્યગુણપર્યાયના કોઈ ભેદ પણ ન હતા; એકલો જ્ઞાયક-આત્મા પોતે પોતાના આનંદમાં લીન થઈને સર્વોપરિ પરમતત્ત્વપણે પ્રકાશતો હતો.

શાંતિનાથ : વાહ, અદ્ભુત છે આત્મઅનુભૂતિનું વર્શન ! પહેલીવારની અપૂર્વ સ્વાનુભૂતિ વખતે તો જાણે આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશોની અંદર આનંદનો કોઈ મોટો ધરતીકંપ થતો હોય. એવી ઉથલપાથલ થઇ જાય છે, ક્રોધરૂપી પર્વતના ફૂરચા ઊડી જાય છે ને તેને બદલે શાંતિનો ર્ગભીર સમુદ્ર હીલોળા લ્યે છે; દુઃખને બદલે પરમસુખ વેદાય છે; ભવને બદલે મોક્ષમાં ં આત્મા બેઠેલો હોય--એવી તપ્તિ અનુભવાય છે. અહા, એ અનુભૂતિમાં પોતાના સર્વે ગુણોનો શાંત–અતીન્દ્રિયરસ એકસાથે સ્વાદમાં આવે છે ને પ્રભુસિદ્ધ જેવી વીતરાગી તૃપ્તિ વેદાય છે. માટે--

> આમાં સદા પ્રીતિવંત બન. આમાં સદા સંતષ્ટ ને આનાથી બન તું તુપ્ત, તુજને સુખ અહો! ઉત્તમ થશે. (બે ભાઈ વચ્ચે સ્વાનુભવની સુંદર ચર્ચા ચાલી રહી છે; અને સભાજનો તે સ્વાનુભૂતિનો રસ પીવા મશગુલ બન્યા છે.)

શાંતિનાથ : એ સ્વાનુભૂતિ વખતે નિર્વિકલ્પ ઉપયોગમાં સ્વ-પરપ્રકાશકપણું કઈ રીતે હોય છે? ચકાયુદ્ધ : તે વખતે અતંમૂખ ઉપયોગમાં માત્ર આત્મપ્રકાશન છે, આત્મા જ સ્વજ્ઞેય છે; પોતે જ જ્ઞાતા ને પોતે જ જ્ઞેય--એમ જ્ઞેય--જ્ઞાયકનું અભિત્રપણું છે. તે વખતે ઉપયોગમાં પરજ્ઞેય નથી હોતું; કેમકે સાધકનો ઉપયોગ સ્વમાં ને પરમાં બંનેમાં એકસાથે લાગતો નથી, એક વખતે એકમાં જ ઉપયોગ હોય છે.

શાંતિનાથ : સ્વાનુભવ વખતે જ્ઞાન તે સ્વજ્ઞેય, ને આનંદ તે પરજ્ઞેય, એમ સ્વ-પરપ્રકાશકપશું માનીએ તો ?

ચકાયુધ : નહીં; સ્વાનુભતિમાં એવો ગુણભેદ નથી હોતો. ત્યાં શ્રદ્ધા–જ્ઞાન–આનંદ બધાય ગુણો

थोवीस तीर्थंडर ]

[ મહાપુરાજ્ઞ ]

### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૫૭

એકરસપણે (અભેદ) અનુભવમાં આવે છે. વળી અતીન્દ્રિય આનંદને 'પર' કહેવાનું વ્યાજબી નથી, કેમકે તે તો આત્માની સ્વાનુભૂતિમાં જ સમાયેલ છે, જાુદો નથી.

શાંતિનાથ : તો પછી જ્ઞાનનો સ્વ-પરપ્રકાશક સ્વભાવ છે-તેનું શું ?

**ચક્રાયુધ :** હા, જ્ઞાનનો સ્વ–પરપ્રકાશક સ્વભાવ છે–એ ખરું, પણ જ્યાં સુધી તે સ્વભાવ પ્રગટીને કેવળજ્ઞાનરૂપ થયો નથી ત્યાંસુધી તે વિભાવજ્ઞાન છે; તે ભલે સમ્યગ્જ્ઞાન હોય છતાં હજી અધૂરું છે તેથી તેનો 'ઉપયોગ' સ્વ–પરને એકસાથે જાણી શકતો નથી.

શાંતિનાથ : તો શું તે વખતે તે જીવને સ્વ-પરનું જ્ઞાન નથી ?

**ચકાયુધ :** છે; પણ ઉપયોગ સ્વજ્ઞેયમાં જ વર્તે છે, ભેદજ્ઞાન વડે પરવસ્તુને પરરૂપે જાણી છે તે જ્ઞાન તે પર્યાયમાં વર્તે છે ખરું,–પણ લબ્ધરૂપે વર્તે છે; ઉપયોગમાં તો આત્મા જ જ્ઞાતા ને આત્મા પોતે જ જ્ઞેય છે. પરથી ભિન્નતાના જ્ઞાન માટે કાંઇ પરસન્મુખ ઉપયોગ હોવો જરૂરી નથી. પોતાના શુદ્ધ આત્માને જ સ્વજ્ઞેયપણે જાણ્યો ને તેમાં રાગની કે જડની ભેળસેળ ન કરી, તે જ ભેદજ્ઞાન છે. જ્ઞાનીને તે નિરંતર વર્તે છે.

**શાંતિનાથ :** ધર્મીનો ઉપયોગ અંદરમાં હોય ત્યારે તો તે અતીન્દ્રિય-ઉપયોગમાં ઇન્દ્રિય–વિષયો છૂટી ગયા છે, પરંતુ જ્યારે તે જ ધર્મીનો ઉપયોગ બહાર જાય ને ઇન્દ્રિયજ્ઞાન હોય ત્યારે તે બાહ્યઉપયોગ વખતે, શું તેને એકલું ઇન્દ્રિયજ્ઞાન જ હોય ?–કે અતીન્દ્રિય જ્ઞાન પણ હોય ?

**ચકાયુધ :** ધર્મીને બાહ્ય ઉપયોગ વખતે ઇન્દ્રિયજ્ઞાન હોય...તેમ જ તે જ વખતે તેને તે પર્યાયમાં અતીન્દ્રિયજ્ઞાન પણ ચાલુ જ છે, એકલું ઇન્દ્રિયજ્ઞાન નથી. હા, તે વખતે ઉપયોગરૂપે અતીન્દ્રિયજ્ઞાન નથી, તોપણ તે જ પર્યાયમાં, પહેલાં જે આત્મજ્ઞાન કરેલું છે તેની ધારણા વર્તે છે-એટલે અતીન્દ્રિય જ્ઞાનનું પરિણમન (લબ્ધપણે) તે જ પર્યાયમાં ચાલી રહ્યું છે. જો એકલું ઇન્દ્રિયજ્ઞાન હોય તો સમ્યગ્જ્ઞાન ટકી શકે નહિ ને મોક્ષમાર્ગ પણ ચાલુ રહે નહિ. માટે અતીન્દ્રિયજ્ઞાન, તેમ જ અનંતાનુબંધી કષાયના અભાવરૂપ અપૂર્વ શાંતિ, સમ્યક્શ્રદ્ધા વગેરે ઇન્દ્રિયાતીત શુદ્ધભાવો ધર્મીની પર્યાયમાં સદાય વર્તતા જ હોય છે; ને એ ભાવો વડે જ ધર્મીજીવની સાચી ઓળખાજ્ઞ થાય છે.

અહો, ચેતનરસથી ભરેલી આવી સરસ તત્ત્વચર્ચા, અને તે પણ તીર્થંકર—ગણધર થનાર બે મહાત્માઓના શ્રીમુખથી સાંભળીને સભાજનો સ્વાનુભૂતિના ગંભીર રહસ્યો સ્પષ્ટપણે સમજી ગયા, અને તે જ વખતે અનેક જીવોએ શાંત પરિણામ વડે સ્વાનુભૂતિ પણ પ્રાપ્ત કરી લીધી. તીર્થંકરપ્રકૃતિનો ઉદય આવ્યા પહેલાં જ ભગવાન શાંતિનાથે ધર્મતીર્થનું પ્રવર્તન શરૂ કરી દીધું,—જાણે કે એના દ્વારા પ્રભુએ એમ બતાવી દીધું કે—ધર્મને કર્મના ઉદય સાથે કર્યા સંબંધ છે ?

(આ ચર્ચા સ્વાનુભૂતિપ્રિય સજ્જન-મુમુક્ષુઓને તેમજ જ્ઞાનીઓને ખૂબ ગમી છે.)

પાઠક ! સ્વાનુભવની આ સુંદર ચર્ચા દ્વારા તને એ જાશીને પ્રસન્નતા થશે કે, તીર્થંકરોનું આખું જીવન કેવું મહાન–સુંદર–ગંભીરભાવોથી ભરેલું હોય છે ! ને તેમના સમાગમમાં જીવોને ધર્મની કેવી ઉત્તમ પ્રેરશાઓ મળ્યા કરતી હોય છે !! –ધન્ય એ જીવન ! ખરેખર સત્પુરુષોનો સંગ જીવને કલ્યાશનું કારશ થાય છે.

#### / આપશા ભગવંતો

### ૨૫૮ : ભગવાન શાંતિનાથ

### [ મહાપુરાક્ષ ]

શાંતિનાથ અને ચક્રાયુધ, તીર્થંકર અને ગણધર,--બંને રાજકુમારો યુવાન થયા. તેમની હાજરીમાં હસ્તિનાપુરીના રાજદરબારની રોનક બદલી જતી. વિશ્વસેન મહારાજાએ અનેક ઉત્તમ ગુણવંતી રાજકન્યાઓ સાથે તેમના વિવાહ કર્યા. માતા અચિરાદેવી તો આવું પુત્રસુખ પામીને એવા તૃપ્ત થઈ ગયા કે હવે સંસારના કોઈ સુખની અભિલાષા તેમને.રહી નથી, માત્ર મોક્ષની જ અભિલાષા છે.

એકલાખ વર્ષના આયુવાળા રાજકુમાર શાંતિનાથ જ્યારે પચ્ચીસ હજાર વર્ષના થયા ત્યારે મહારાજાએ તેમનો રાજ્યાભિષેક કરીને હસ્તિનાપુરીનું સામ્રાજ્ય તેમને સોંપી દીધું ને ચક્રાયુધકુમારને યુવરાજપદ આપ્યું. 'અહા, આ તીર્થંકર જેવા સ્વામી અમને ક્યાં મળશે !' એમ વિચારીને જગતની બધી વિભૂતિઓ તેમની પાસે આવવા લાગી. તેમના શાસનમાં સર્વત્ર શાંતિ હતી. દેશોદેશના રાજાઓ તેમનો આદર કરતા હતા.

જ્યારે મહારાજા શાંતિનાથને રાજ્યઅવસ્થામાં બીજા ૨૫ હજાર વર્ષ વીત્યા એટલે કે ૫૦ હજાર વર્ષના થયા ત્યારે, અકસ્માત તેમના શસ્ત્રભંડારમાં ચક્રવર્તીપદનું સૂચક સુદર્શનચક્ર પ્રગટ થયું; તે ચક્રરત્નની સાથે જ દૈવી છત્ર, તલવાર, રાજદંડ, કાકિણી, ચર્મ અને ચુડામણિ એમ કુલ ૭ અજીવરત્નો તેમને પ્રાપ્ત થયા. તે દરેક રત્નની એકેક હજાર દેવો રક્ષા કરતા હતા. તે ઉપરાંત તેમના મહાન પુષ્યોદયે ખાસ પુરોહિત, સ્થપતિ, સેનાપતિ અને ગૃહપતિ હસ્તિનાપુરમાં પાકવા; છખંડમાં શ્રેષ્ઠ એવું કન્યારત્ન, ગજરત્ન તેથા અશ્વરત્ન વિજ્યાર્દ્ધપર્વતમાં ઉત્પન્ન થયા, અને વિદ્યાધરો ભક્તિપૂર્વક તે ભેટ આપીં ગયા. –આ સાતેય જીવરત્નો શાંતિનાથ ચક્રવર્તીની સેવા કરવા પ્રગટ થયા, ને એકેક હજાર દેવો તે દરેક રત્નની સેવા કરતા હતા. આમ કુલ ૧૪ રત્નો પ્રાપ્ત થયા. તે ઉપરાંત તે પુષ્ટયકાળે સમુદ્ર અને નદીઓના સંગમ પાસે નવ મહાનિધિ પ્રગટ થઈ. તે લાવીને દેવોએ શાંતિનાથ મહારાજાની સેવામાં અર્પણ કરી હતી. જો કે બહારમાં ૧૪ રત્નો પ્રાપ્ત થયા ત્યાર પહેલાં પ્રભુએ તો હજારો વર્ષો પૂર્વે, માત્ર આઠ વર્ષની વયે જ અંતરમાં ૧૪ શ્રેષ્ઠરત્નો પ્રાપ્ત કરી લીધા હતા....જેમાં (૧) સુદર્શનચક્ર જેવું ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ તો પૂર્વભવથી જ સાથે લાવ્યા હતા; તેની સાથે નિઃશંકતાદિ ૮ ગુશો ને પ અશુવ્રતો –એ પ્રમાશો ૧૪ રત્નો પ્રેભુ પાસે પહેલેથી હતા. –જે કર્મોને જીતનારા ને ક્ષાયિકલબ્ધિના અખંડ નવનિધાનને પ્રાપ્ત કરાવનારા હતા; તે અખંડ ચૈતન્યનિધાન પાસે છખંડને કે નવનિધાનને પ્રભુ તુચ્છ સમજતા હતા, છતાં તે નવનિધિઓ પ્રભુને મહાન સમજીને તેમના શરશે આવી હતી. પુષ્યરૂપી લોહેચૂંબકને લીધે જગતની સર્વોત્તમ વસ્તુઓ ત્યાં ખેંચાઈ આવતી હતી. ચક્રના બળથી નહિ પણ પુષ્ટયના બળથી તેઓ ચક્રવર્તી થયા; –અને ચક્ર પણ પુષ્ટયના પ્રતાપથી જ આવ્યું હતું ને ! પણ તેઓ ધર્મચક્રી તો સમ્યકૂત્વરૂપી સુ-દર્શનચક્રના બળથી થયા હતા. છખંડની વિભૂતિ મેળવવા માટે તેમને કોઈ સાથે લડાઈ નહોતી કરવી પડી, છએ ખંડના રાજા--મહારાજાઓ તેમ જ વ્યંતર દેવો પણ ઉત્તમ ચીજવસ્તુઓ લઈ-લઈને સામેથી પ્રભુને ભેટ ધરવા આવતા હતા ને તેમની આજ્ઞા માથે ચડાવતા હતા. -અરે, જેનો જન્મ થતાંવેંત ઇન્દ્ર પોતાની વિભૂતિ લઈને સેવા કરવા આવે ને ચરણોમાં ઝૂકી જાય, ત્યાં બીજાની શી વાત !

પ્રભુ શાંતિનાથ જ્યારે ધર્મચક્રી થશે ત્યારે ધર્મચક્ર સહિત ભરતક્ષેત્રના માત્ર આર્યખંડમાં જે વિહાર કરશે, અનાર્ય ખંડોમાં નહીં જાય. અને અત્યારે રાજચક્રવર્તીપણે તેમણે સુદર્શનચક્રસહિત છએ ખંડમાં વિહાર કર્યો, અનાર્યખંડોમાં પણ તેઓ ગયા. અત્યાર સુધીના કોઈ તીર્થંકર અનાર્યખંડોમાં નંહોતા ગયા. ભાગ્યશાળી બન્યા તે અનાર્યખંડો પણ....કે ત્યાંના જીવોને હોનહાર તીર્થંકરના દર્શન થયા. ચક્રવર્તી તરીકે પ્રભુ શાંતિનાથ સૌરાષ્ટ્રમાંય પધાર્યા હતા...ને પછી ધર્મચક્રી-તીર્થંકર તરીકે પણ પધાર્યા હતા; શત્રુંજ્યગિરિના

#### [ મહાપુરાજ્ઞ ]

જિનમંદિરમાં બિરાજમાન જિનપ્રતિમા આજે ય પ્રભુ શાંતિનાથનું સ્મરણ કરાવે છે. ત્રણ ખંડના વિજય બાદ પ્રભુ શાંતિનાથચકી જ્યારે વિજયાર્દ્ધપર્વત પર ગયા ત્યારે ત્યાંના વિદ્યાધર રાજાઓએ ઘણા હર્પપૂર્વક તેમનું એક પરમાત્મા જેવું જ સન્માન કર્યું, અને ત્યાંના (૧) વિજયપર્વત નામનો સફેદ હાથી (૨) પવનંજય નામનો ઉત્તમ ઘોડો તથા (૩) સુભદ્રા નામની સુંદર કન્યા —એ ત્રણ ઉત્તમોત્તમ રત્નો તે ચક્રવર્તી મહારાજાને અર્પણ કરીને મહાન આદરપૂર્વક તેમના શાસનનો સ્વીકાર કર્યો. વિદ્યાધરોમાં તીર્થંકર પાકતા નથી તેમ જ ત્યાં સામાન્યપણે કોઈ તીર્થંકર જતા પણ નથી. પરંતુ આ ખાસ ચોવીસીમાં એક જ જીવ એક સાથે તીર્થંકર અને ચક્રવર્તી એ બંને પદવીના ધારક થવાથી વિજયાર્દ્ધપર્વત પર તેમ જ અનાર્યખંડોમાં પણ છવસ્થ—તીર્થંકરની પધરામણી થઈ,—એ ત્યાંના લોકોને માટે એક અતિ આશ્ચર્યકારી અને મહા આનંદનો બનાવ હતો. પ્રભુનું સુદર્શનચક્ર પણ ધર્મચક્ર જેવું જ હતું, કેમકે તેના વડે કદી કોઈ જીવની હિંસા થવાનો પ્રસંગ પણ બનતો ન હતો,—એટલું જ નહિ, એ ચક્રધારક માત્ર ચક્રવર્તી જ ન હતા;—સાથે તીર્થંકર પણ . હતા,—એટલે એમના 'સુ-દર્શન'થી ભવ્યજીવો ધર્મ પણ પામતા હતા. પ્રભુ કાંઈ હાથી—ઘોડા લેવા કે રત્નો લેવા છ ખંડમાં નહોતા ગયા; રત્નોના ઢગલા તો એમના જન્મ્યા પહેલાં જ રાજમહેલમાં થઈ ગયા હતા. અહા, એક ભાવિ તીર્થંકર, તીર્થંકરપણે અવતર્યા પછી છખંડમાં વિહાર કરીને મ્લેચ્છ ખંડના જીવોને પણ દર્શન આપે એ તેમનું કેવું મહાન ભાગ્ય ! અહો શાંતિનાથ ! તમે તો અનાર્યજીવોને પણ શાંતિ આપી…ત્યાં આર્યજીવોની તો વાત જ શી ! ખરેખર—

# પ્રભુ પુનિત પગલાં જ્યાં થયા તે દેશને પણ ધન્ય છે; એનાં કર્યાં દર્શન અહા! તે જીવ સૌ કૃતપુષ્ટ્ય છે.

પંચમ ચક્રવર્તી પ્રભુ શાંતિનાથને છ ખંડનો દિગ્વિજય કરતાં ૮૦૦ વર્ષ લાગ્યા હતા. જ્યારે ચક્રવર્તી ભરતરાજાને ૬૦,૦૦૦ વર્ષ લાગ્યા હતા. દરેક ચક્રવર્તી પોતાની વિજયગાથા વૃષભાચલ પર્વતની એક શીલા પર કોતરે છે,--પજ્ઞ તે કોતરવાની જગ્યા માટે તેજ્ઞે પૂર્વના કોઈ એક ચક્રવર્તીનો લેખ ભૂંસાડવો પડે છે. અને ત્યારે તેનો ગર્વ ઊતરી જાય છે કે અરે, હું કાંઇ આ ભરતક્ષેત્રનો પહેલવહેલો સ્વામી નથી, મારા પહેલાં તો અસંખ્ય ચક્રવર્તીઓએ આ પૃથ્વીને ભોગવી છે ને ભોગવીને છોડી દીધી છે. આજે આ શિલા પરથી તેમનું નામ પજ્ઞ ભૂંસાઈ ગયું છે; મારું નામ ભૂંસાઈ જશે.--પરંતુ પ્રભુ શાંતિનાથ ચક્રવર્તીની વાત એ બધાય ચક્રવર્તીઓ કરતાં જીદી હતી; કેમકે તે બધા ચક્રવર્તીઓમાંથી કોઈ તીર્થકર ન હતા.... જ્યારે આ તો ચક્રવર્તી ઉપરાંત તીર્થકર પજ્ઞ હતા; તેમજ્ઞે લેખ લખવા માટે કોઈનું નામ ભૂંસાડવું ન પડ્યું, તે શિલાના અગ્રભાગમાં તેમના પુષ્ટયપ્રભાવે નામ લખવાની સુંદર જગ્યા બની ગઈ હતી. ત્યાં "આ ભરતક્ષેત્રના હોનહાર ૧૬મા તીર્થકર શાંતિનાથ મહારાજા છખંડનો દિગ્વિજય કરીને ભરતક્ષેત્રના પાંચમા ચક્રવર્તી થયા...." એવો શિલાલેખ સ્વહસ્તે વજૂવડે ટંકોત્કીર્ણ કર્યો. (આજે પજ્ઞ પ્રભુના હસ્તાક્ષર ત્યાં મોજીદ હશે.)

આ રીતે હસ્તિનાપુરીના મહારાજા શાંતિનાથ આ બીજી વાર ચકવર્તી થયા આ પહેલાં પૂર્વ પાંચમા ભવમાં પણ તેઓ વિદેહક્ષેત્રમાં ક્ષેમંકર-તીર્થંકરના પુત્ર વજ્રાયુધ હતા ત્યારે ચક્રવર્તીપદ પામ્યા હતા ને પછી તે છોડી દીધું હતું. પણ તે ચક્રવર્તીપદ જાણે હજી પ્રભુનો સંગ છોડવા માંગતું ન હોય તેમ ફરીને આ ભવમાં પણ તેમની પાસે આવ્યું. ખરું જ છે, તીર્થંકર જેવા ઉત્તમ પુરુષનો સંગ છોડવાનું કોને ગમે ? જાુઓને, પ્રભુ શાંતિનાથ તો રાજને છોડીને, તેમજ દેહને પણ છોડીને, મોક્ષમાં ગયા...તેને અસંખ્ય વર્ષો વીતી જવા છતાં, તે ચક્રવર્તીપદ ને તીર્થંકરપદ આજેય હજી તેમનો કેડો છોડતાં નથી ને તેમની સાથે 'ચક્રવર્તી' શાંતિનાથ, 'તીર્થકર' શાંતિનાથ-એમ વિશેષણપણે વળગી જ રહ્યા છે.

### [ આપશા ભગવંતો

### [ મહાપુરાલ ]

પંચમચકવર્તી પ્રભુ શાંતિનાથ મહારાજાએ ભરતક્ષેત્ર પર ૨૫૦૦૦ વર્ષ સુધી રાજ્ય કર્યું. પ્રભુ શાંતિનાથ કાંઇ એકલું બહારનું જ રાજ્ય નહોતા કરતા, અંદરમાં સમ્યગ્દર્શનરૂપી 'સુદર્શન' ચકવડે પોતાનું ચૈતન્યસામ્રાજ્ય પણ વધારી રહ્યા હતા. અહીં ચક્રવર્તીપદની તેમની બાહ્ય મહાનવિભૂતિઓનું વધુ વર્શન કરવાનું અમને મન નથી થતું કેમકે પ્રભુ પોતે જેને ઉપાદેય ન માનતા હોય...અને થોડા વખતમાં જેને છોડી દેવાના હોય--તેનું વર્શન શું કરવું ? પશ...હા, પ્રભુએ કેટલી બધી વિભૂતિઓને એક ક્ષણમાં છોડી દીધી તેનો ખ્યાલ આપવા માટે અહીં તે વિભૂતિનું થોડુંક વર્શન જાુઓ-એ ચક્રવર્તીને ૯૬૦૦૦ સુંદર રાશીઓ, ૬૪૦૦૦ રાજકુમારો, ૯૬ કરોડ ગામ, ૩૨ હજાર આજ્ઞાકારી રાજાઓ, લાખો કરોડોની સંખ્યામાં હાથી--ઘોડા--રથ--હળ-ઉત્તમ દૂઝશી ગાયો, પાયદળ, મનોવાંછિત રત્નાભૂષણો--મિષ્ટપદાર્થો વગેરે આપનારાં અખૂટ નવનિધાન, સંસારમાં સર્વોત્કૃષ્ટ રાજકન્યા--હાથી-ઘોડો--ચક્ર--તલવાર વગેરે ૧૪ રત્નો, નંદ્યાવર્ત નામનો ભવ્ય રાજમહેલ, દેવલોકનાં દૈવી વસ્ત્રઆભૂષણો, ૧૬૦૦૦ સેવક--દેવો...વગેરે...અહીં લખ્યે પાર ન આવે એવો અદ્ભુત વૈભવ હતો...પણ વૈરાગ્ય થતાં એ બધાય વૈભવને એક ક્ષણમાં જ છોડીને પ્રભુ વનમાં ચાલ્યા ગયા, ને એનાથી જીદી જ જાતનો રત્નત્રયનો અનંત વીતરાગી--વૈભવ પ્રભુએ પ્રાપ્ત કર્યો....એનું વર્શન આપ હવેના વૈરાગ્ય--પ્રકરણમાં વાંચશો.

# ચક્રવર્તી શાંતિનાથ વૈરાગ્ય

# [હસ્તિનાપુર : વૈશાખ વદ ૧૪]

આજે મહારાજા શાંતિનાથ ચક્રવતીનો જન્મ દિવસ ઊજવાઈ રહ્યો છે. હસ્તિનાપુરમાં સર્વત્ર મહાન ધામધૂમ ચાલી રહી છે. પ્રભુના અવતારને આજે ૭૫ હજાર વર્ષ પૂરા થયા છે. ચારેકોર મંગલ વાજાં વાગી રહ્યા છે; ઠેરઠેર ધજા-પતાકા ને ઘેરઘેર તોરણ શોભી રહ્યા છે. દેશોદેશથી ઉત્તમ ભેટ લઈને એક હજાર રાજાઓ ઉત્સવમાં ભાગ લેવા આવ્યા છે. મહારાજા શાંતિનાથ પણ

> રાજદરબારમાં જવા માટે તૈયાર થઈને દર્પણમાં મુખ દેખી રહ્યા છે...ત્યાં તો...

<sup>1/1</sup> અરે, આ શું !' મહારાજા એકાએક ચમક્યા...દર્પણના પ્રતિબિંબમાં પહેલાં જે સુંદર રૂપ દેખાયું તે બીજી ક્ષણે બદલી ગયેલું દેખાયું. 'ક્ષણમાં આવું પરિવર્તન ! દેહની આવી ક્ષણ ભંગુરતા !' [અથવા ચક્રવર્તી પદ અને મુનિદશા એ બંને રૂપ તેમણે જોયા;] તે જ વખતે તેમને પોતાના નિર્મળ જ્ઞાન--દર્પણમાં પોતાના અનેક ભવના અનેક રૂપ દેખાયા...હું જ તે સવર્થિ સિદ્ધિમાં હતો ને હું જ તે ઘનરથ-- તીર્થંકરનો પુત્ર હતો...વળી વિદેહક્ષેત્રમાં તે ક્ષેમંકર-- તીર્થંકરનો પુત્ર હતો...વળી વિદેહક્ષેત્રમાં તે ક્ષેમંકર-- તીર્થંકરનો પુત્ર વજ્રાયુધ ચક્રવર્તી પણ હું જ હતો. અરે, બીજા ભોગોની તો શી વાત ! આ ચક્રવર્તી પણ પામી ચૂક્યો છું; એટલું જ નહિ, તેને છોડીને મેં સાધુદશા



ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૬૧

#### [ંમહાપુરાજ ]

### योवीस तीर्थंडर ]

પશ સેવી છે...મારા રંત્નત્રયનિધાન પાસે બીજા કોઈ નિધાનની શું કિંમત છે!

આ પ્રમાશે, દર્પશમાં દેખાયેલા પ્રતિબિંબ નિમિત્તે પોતાના પૂર્વભવોનું જાતિસ્મરણ થતાં જ પ્રભુ શાંતિનાથ--ચક્રવર્તી વૈરાગ્ય પામ્યા અને વિચારવા લાગ્યા : અરે, મારા જીવનના ૭૫ હજાર વર્ષ તો વીતી ગયા...મારે હજી કેવળજ્ઞાન સાધવાનું છે. આ ક્ષણભંગુર વૈભવોમાં કે રાગમાં રોકાવું મને હવે ન-પાલવે. બસ, આજે જ હું આ રાજવૈભવને છોડીને દીક્ષા અંગીકાર કરીશ અને જિન બનીશ. જન્મદિવસના ઉત્સવને રોકો. જન્મથી આત્માની શોભા નથી, જન્મ તે તો આત્માને કલંક છે. મારે હવે એ શરમજનક જન્મ ફરીથી નથી લેવો. હવે શુદ્ધોપયોગી થઈને અમે કેવળજ્ઞાન પામશું ને મોક્ષને સાધશું.-આવા ચિંતનપૂર્વક પ્રભુ દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા.

રાજસભામાં ખળભળાટ મચી ગયો. અરે, ઇન્દ્રસભા પશ ખળભળી ઊઠી. પ્રભુ રાજપાટ છોડીને દીક્ષા લઈ રહ્યા છે—એ જાશતાં જ લોકો તો આશ્ચર્યથી થંભી ગયા. નૃત્યકારોનાં નૃત્ય અટકી ગયા ને વાજાંવાળાનાં વાજાં બંધ થઈ ગયા. શું કરવું ? તે કોઈને સૂઝ્યું નહીં. અરે, હજી તો જન્મગાંઠ ઊજવાય છે ત્યાં પ્રભુ દીક્ષા લઈ લેશે ? શું થાય છે તે જોવા સૌ આતુર બન્યા તે પ્રભુસન્મુખ જોઈ રહ્યા.

મહારાજા શાંતિનાથ તો પોતાના વૈરાગ્ય-ચિંતનમાં એકાગ્ર છે, બારભાવના વડે સંસારનું અસારપશું ચિંતવીને, પરમ સારભૂત નિજ પરમાત્મતત્ત્વમાં ઉપયોગ જોડી રહ્યા છે. એવામાં આકાશમાંથી બ્રહ્મસ્વર્ગના લૌકાંતિક દેવો ત્યાં ઉતર્યા; સફેદ વસ્ત્રધારી એ વૈરાગી દેવો જૈનઋષિ જેવા શોભતા હતા; આવીને તેમણે તીર્થકર—ચરશોમાં વંદન કર્યા અને તેમના પરમવૈરાગ્યની પ્રશંસા કરી : અહો દેવ ! આપ આ ભરતક્ષેત્રના ૧૬મા તીર્થકર છો; દીક્ષા માટે; આપના વિચાર ઉત્તમ છે. આપ દીક્ષા લઈને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરશો ને જગતના જીવોને મોક્ષમાર્ગ બતાવશો. ભરતક્ષેત્રમાં ઘણાં વર્ષોથી તૂટેલા ધર્મપ્રવાહને ફરી અચ્છિત્રપણે ચાલુ કરવાનો સમય હવે પાકી ગયો છે, અને તે આપના દ્વારા જ થશે. ધન્ય છે આ ચારિત્રનો અવસર ! અમે પણ આ અવસરને માટે ઝંખીએ છીએ, તેથી આપના ચારિત્રનું અનુમોદન કરવા આવ્યા છીએ.—આમ સ્તુતિ કર્યા બાદ વંદન કરીને લૌકાંતિકદેવો પાછા બ્રહ્મસ્વર્ગમાં ચાલ્યા ગયા.

એ જ વખતે કરોડો દેવો સાથે પ્રંભુનો જયજયકાર કરતાં ઇન્દ્રો આવી પહોંચ્યા. પ્રભુને દીક્ષાવનમાં લઈ જવા માટે દેવલોકમાંથી 'સવાર્થ સિદ્ધિ' નામની દિવ્ય પાલખી પશ તેઓ સાથે લાવ્યા હતા. આ પ્રસંગે એક તરફ તો મહારાજા શાંતિનાથે રાજપુત્રને રાજ્ય સોંપીને તેનો રાજ્યાભિષેક કર્યો; અને બીજી તરફ ઇન્દ્રોએ પ્રભુ શાંતિનાથનો દીક્ષા-અભિષેક કર્યો; તથા દેવલોકથી લાવેલા દિવ્ય વસ્ત્રાભૂષણો પહેરાવ્યા. આશ્ચર્ય થાય છે કે જન્માભિષેકની જેમ પ્રભુના દીક્ષા પ્રસંગે પણ ઇન્દ્રે ક્ષીરસાગરના જળ વડે પ્રભુનો અભિષેક કર્યો અને દેવલોકના ઉત્તમ વસ્ત્રાભૂષણ પહેરાવ્યા ! બસ, ભગવાન શાંતિકુમારનું સંસારમાં આ છેલ્લું જ સ્નાન અને આ છેલ્લા જ વસ્ત્રો !

દીક્ષા પહેલાં ઇન્દ્રે ભગવાનની સ્તુતિ કરતાં કહ્યું : હે દેવ ! મોક્ષગમન માટેની આપની તીવ વૈરાગ્યધારા દેખીને બિચારો ચારિત્રમોહ મરણની બીકથી થરથર ધ્રૂજી રહ્યો છે...અને આપના મિલન માટે આતુર એવી મોક્ષસુંદરી ખુશી થઈ રહી છે. હે પ્રભો ! સંસારના ધર્મ અર્થ અને કામ--એ ત્રણ પુરુષાર્થ તો આપે અનેક ભવથી સિદ્ધ કરી લીધા છે, હવે મોક્ષ પુરુષાર્થનો અવસર આવ્યો છે તે મહાન આનંદની વાત છે.કામપુરુષાર્થ વડે આપ કામદેવ થયા, અર્થપુરુષાર્થ વડે આપ ચક્રવર્તી થયા ને ધર્મ (પુષ્ટ્ય) પુરુષાર્થવડે આપ તીર્થકર થયા, હવે અંતિમ મોક્ષ પુરુષાર્થ વડે આપ પરમાત્મા બનશો.

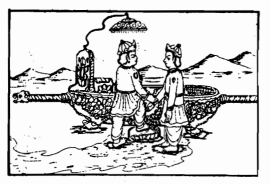
#### / આપશા ભગવંતો

#### રદ્દર : ભગવાન શાંતિનાથ

વૈરાગ્યપૂર્વક સૌની વિદાય લઈને, વનમાં જવા માટે પ્રભુ પાલખીમાં,આરૂઢ થયા. વાહ, પાલખી પજ્ઞ કેવી ? જેનું નામ 'સર્વાર્થસિદ્ધિ.'—'સર્વાર્થસિદ્ધિ'માંથી આવેલા ભગવાન પુનઃ 'સર્વાર્થસિદ્ધિ'માં આરૂઢ થયા, ને પોતાના 'સર્વ અર્થની સિદ્ધિ' માટે વનમાં ગમન કર્યું.

[ महापुराझ ]

પ્રભુ જ્યારે પાલખીમાં આરૂઢ થયા ત્યારે ઇન્દ્રે પોતાના હાથનો સહારો આપ્યો. કેટલાક લોકોને એમ લાગ્યું કે 'અરે, ઇન્દ્રમહારાજ ભૂલ્યા; તીર્થકરને કાંઈ એના સહારાની જરૂર પડતી હશે ?'-પણ ના; એ ભૂલ્યા ન હતા. એ ઇન્દ્ર પણ કાંઈ જેવા તેવા ન હતા; તે જાણતા હતા કે, 'હું પણ હવે આ ઇન્દ્રપર્યાય પૂરી થતાં મનુષ્ય થઈને પ્રભુના જેવી જ જિનદીક્ષા લઈશ ને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરીને મોક્ષમાં જઈશ. મોક્ષની સાધના તો ચાલુ જ છે ને મારે પણ હવે ભવનો અંત છે.'-આ વાત, પ્રભુને પોતાનો હાથ આપીને



તે ઇન્દ્રે પ્રસિદ્ધ કરી...એ રીતે પ્રભુની સાથે મોક્ષની સાથીદારી કરી. વાહ ઇન્દ્રરાજ ! ધન્ય છે તમને...તમે તીર્થંકરપ્રભુના માત્ર સેવક નથી, તમે તો તીર્થંકરના મિત્ર છો.

પાલખીમાં બેસીને પ્રભુ શાંતિનાથે જ્યારે વનગમન કર્યું ત્યારે પ્રથમ રાજાઓએ, પછી વિદ્યાધર રાજાઓએ અને ત્યારબાદ ઇન્દ્રોએ પોતે આદરપૂર્વક તે પાલખી ખભે લીધી, ને આકાશમાર્ગે ચાલ્યા. તે વખતે દેવોનાં કરોડો વાજાં વાગતા હતા; તેના દ્વારા ઇન્દ્ર એવી ઘોષણા કરતો હતો કે—'ભગવાન શાંતિનાથ હવે મોહને જીતવા માટે જાય છે. ભગવાન હવે ત્રિલોકનું શ્રેષ્ઠ સામ્રાજ્ય જીતવા જાય છે. ભગવાન વિજયવંત હો. હે જીવો ! તમે પણ મોહને જીતવા માટે ભગવાનના માર્ગે આવો.'ઇન્દ્રની ઘોષણા સાંભળીને લોકો વૈરાગ્યનો મહિમા કરતા હતા : અહા, છખંડનો વૈભવ છોડીને પ્રભુ મોક્ષને સાધી રહ્યા છે…તો એ મોક્ષસુખ કેવું મહાન હશે ! આ રીતે જીવોનાં પરિણામ ભોગોથી વિમુખ ને મોક્ષની સન્મુખ થતા હતા…અને ભોગીમાંથી યોગી થઈ રહેલા પ્રભુ શાંતિનાથ પ્રત્યે સૌની નજર લાગેલી હતી. તે વખતે લોકો કાંઈ શોકથી રૂદન નહોતા કરતા પણ આનંદથી મંગલ આશીષ બોલતા હતા કે અહો પ્રભુ ! આપ મોક્ષને સાધવા જઈ રહ્યા છો…આપની મોક્ષસાધના શીઘ સફલ હો ને અમનેય મોક્ષપંથીની પ્રેરણા આપો. શાંતરસમાં ઝૂલતા એ વૈરાગી મહારાજા શાંતિનાથ પણ અતિમધુર શાંત દષ્ટિથી નગરજનોને નીરખી લેતા હતા. અહા, પ્રભુ પાવન દષ્ટિ પડતાં જ એ પ્રજાજનો પોતાને ધન્ય સમજતા હતા કે 'પ્રભુએ અમારી સામે જોયું !'

એ ચક્રવર્તી મહારાજા વનગમન વખતે હજારો રાશીઓ શું રો-કકળ કરીને કે માથાં પછાડીને બેસી રહી ? નહીં; એ કોઈ સાધારણ સ્ત્રીઓ ન હતી; એક હોનહાર તીર્થકરની સાથે હજારો વર્ષ રહેનારી તે રાશીઓ શૂરવીર હતી, ધર્મ-સંસ્કારી હતી, અને કેટલાક સમ્યગ્દષ્ટિ પણ હતી. હા, એટલું ખરું કે સ્વામીનાથના એકાએક વૈરાગ્યની વાત સાંભળતાં તેમને આંચકો અને આઘાત લાગ્યો; ઇન્દ્રાશી તેમને આશ્વાસન આપવાનું વિચારતી હતી, પણ ત્યાં તો તે રાશીઓએ વિવેકબુદ્ધિથી સમાધાન કરીને શૂરવીરપણે દઢનિશ્વય કર્યો કે જેમ ભોગમાં અમે સ્વામીના સાથીદાર હતા તેમ હવે યોગમાં પણ અમે સ્વામીની સાથે જ રહેશું. શું પ્રભુ વનમાં રહેશે ને અમે રાજમહેલમાં પડી રહેશું?--નહીં. અમેય હવે દેશવત ધારણ કરીને વૈરાગ્યજીવન જીવશું. અમારા

### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૬૩

#### [ મહાપુરાણ ]

પ્રભુને જ્યારે કેવળજ્ઞાન થશે ત્યારે સમવસરણમાં જઈને જિનદીક્ષા લઈ આર્યિકા થઈશું ને પ્રભુના ચરણોમાં રહીને આત્મકલ્યાણ કરીશું.-આ પ્રમાણે તે રાણીઓને રાજવૈભવમાં ક્યાંય રસ ન રહ્યો, તેઓ દેશવ્રતના પાલનપૂર્વક ઉત્તમ શ્રાવિકા જેવું વૈરાગી જીવન જીવવા લાગી. ઇન્દ્રાણીએ તેમની પ્રશંસાપૂર્વક કહ્યું : તમને તો આ ભવમાં દેશવ્રતનો અવસર છે, પણ અમને આ દેવીપર્યાયમાં સંયમનો કોઈ અવસર નથી. તીર્થકરના સંગથી તમારું જીવન ધન્ય બન્યું છે.

હજારો વર્ષોથી ચક્રવર્તીની સેવા કરનારા ૧૬૦૦૦ દેવો, પ્રભુના વૈરાગ્યને દેખીને ખિન્નવદને હાથ જોડીને ઊભા રહ્યા...કે અરે, જેમની સેવાથી અમે આનંદ માનતા તે અમારા સ્વામી દીક્ષા લ્યે છે; અમે પણ જો મનુષ્ય હોત તો પ્રભુની સાથે જ દીક્ષા લેત ! પરંતુ હવે તો જ્યારે તેઓ કેવળજ્ઞાન પામીને ધર્મચક્રવર્તી થશે ત્યારે સમવસરણમાં આવીને તેમની સેવા કરશું ને દિવ્યધ્વનિ સાંભળીને આત્મકલ્યાણ કરશું. પહેલાં રાજચક્રી અને પછી ધર્મચક્રી--એમ એક જ ભવમાં બે ચક્રવર્તીપદ પામનારા ભગવાન-શાંતિનાથની સેવાનો અવસર અમને મળશે.--આમ સમજી તે દેવોએ ચિત્તમાં સંતોષ કર્યો.

ચક્રવર્તીના ૧૪ રત્નોમાંથી સેનાપતિ વગેરે રત્નોએ પ્રભુની સાથે દીક્ષા લીધી. સુદર્શનચક્ર વગેરે અજીવ-રત્નોના અધિષ્ઠાતા દેવો પ્રભુને વંદન કરીને ચાલ્યા ગયા. અરે પુષ્ટયસંયોગ...એ તો કથાં સુધી ટકે ? મુમુક્ષુ જીવો સામેથી તેને પણ છોડીને મોક્ષમાં જાય છે. જેની એક હજાર દેવો સેવા કરતા તે ગજરત્ન-એટલે કે ચક્રવર્તીના ૮૪ લાખ હાથીમાં શ્રેષ્ઠ હાથી,--તે પણ વિચારવા લાગ્યો કે અરે, મારા ઉપર સવારી કરનારા સ્વામી તો બધું છોડીને વનમાં જાય છે...તો હું આ રાજમાં રહીને શું કરું ! એમ વિચારી તે વિજ્ય-હાથી પણ પ્રભુની પાછળ-પાછળ વનમાં ચાલ્યો ને વૈરાગ્યપૂર્વક પ્રભુની સમીપમાં જ રહેવા લાગ્યો. ધન્ય હાથી !



પ્રભુ શાંતિનાથ દીક્ષાયાત્રા વૈશાખ વદ ૧૪

પ્રભુની જન્મજયંતિના ઉત્સવમાં ભાગ લેવા આવેલા ૧૦૦૦ રાજાઓ પણ પ્રભુની સાથે જ દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા; ચક્રવર્તીના ભાઈ ચક્રાયુધકુમાર પણ દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા; આ પ્રમાણે અનેક રાજપુત્રો પણ દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા. શાંતિનાથ ભગવાનની સાથે હજારો મુમુક્ષુજીવો દીક્ષા લેવા વનમાં ચાલ્યા. અહા, હજારો જીવોની દીક્ષા માટેની એ વનયાત્રા કોઈ અદ્ભુત હતી...જાણે મોક્ષનો

### [ આપશા ભગવંતો

પ્રભુની પાલખી દીક્ષાવનમાં

આવી. વન પણ કેવું ?–જેનું નામ 'સહસ્ર-આમ્રવન !' (જેમ ગીરનારમાં સહસ્ર-આમ્રવન નેમનાથ પ્રભુની દીક્ષાનું

ધામ છે તેમ હસ્તિનાપુરનું આ સહસામ્રવન શાંતિનાથ પ્રભુની દીક્ષાનું ધામ છે.) જ્યાં હજારો આંબાના ઝાડ છે ને એકેક ઝાડ ઉપર અતિસુંદર મીઠી-મીઠી હજારો લાલ-પીળી કેરીઓ

ઝૂલી રહી છે. આંબાઓ અતિ ખુશ છે કે વાહ, પ્રભુ મુનિ થઈને અહીં

આત્મધ્યાન કરશે...તે વખતે અમે તેમના

#### ૨૬૪ : ભગવાન શાંતિનાથ

## [ મહાપુરાજ્ઞ ]

મોટો વરઘોડો નીકળ્યો...જેમાં ઇન્દ્રોએ ઉપાડેલી સર્વાર્થસિદ્ધિ—પાલખીમાં મોક્ષસુંદરીના વરરાજા શાંતિનાથ (તીર્થંકર) શોભતા હતા, સાથે અણવર જેવા ચક્રાયુધ (ગણધર) શોભતા હતા...ને મોક્ષના જાનૈયા જેવા હજારો રાજાઓ, લાખો પ્રજાજનો, હાથી વગેરે તિર્યંચો તેમ જ વૈરાગ્યભાવનામાં તત્પર દેવો એ દીક્ષાકલ્યાણકની વૈરાગ્યયાત્રાને શોભાવી રહ્યા હતા. ત્યાં દેવોના કરોડો વાજાં વાગતા હતા પણ તેમાંથી વીતરાગતાના સૂર નીકળતા હતા.

Butur aufic extin all. Benzin 28 cetain nai: Ustin aufic extination Ustin aufic extin aufic extination Ustin aufic extin aufic ext

ઉપર શીતળછાયા ફેલાવીને તેમની સેવા કરીશું અને પ્રભુ શાંતિનાથના સાત્રિધ્યથી અમારા આખા વનમાં સર્વત્ર પરમ શાંતિ ફેલાઈ જશે–આ રીતે તે આંબાઓ 'અશોક વૃક્ષ' જેવું ગૌરવ અનુભવતા હતા.

વૈરાગી મહારાજા શાંતિનાથ પાલખીમાંથી ઊતર્યા અને એક શુદ્ધ શિલા પર ઉત્તરાભિમુખ બેઠા. વાજાં શાંત થયા, કોલાહલ શાંત થયો, વિભાવો પણ શાંત થયા, આખું વન શાંત થયું. પ્રભુ શાંતિનાથે શાંતભાવ ધારણ કરીને માથેથી મુગટ ઊતાર્યો, ગળામાંથી હાર કાઢી નાંખ્યો, વસ્ત્રો દૂર કર્યા...ઉપયોગને શાંત કરી, હાથ જોડી ૐ નમ: સિદ્ધેમ્ય: એવા ઉચ્ચારપૂર્વક સિદ્ધભગવંતોને નમસ્કાર કર્યા. (છદ્યાસ્થદશામાં પ્રભુનું આ છેલ્લું જ વાક્ય...સંસારદશામાં આ તેમનું અંતિમ અક્ષરાત્મક વચન; ત્યાર પછી છદ્યસ્થદશામાં તેઓ સંપૂર્ણ મૌન રહ્યા, અને કેવળી થયા પછી બોલ્યા ત્યારે તો નિરક્ષરી દિવ્યધ્વનિ છૂટ્યો.) સિદ્ધોને વંદન કરીને પછી તે પ્રભુએ માથાના કાળા ભમ્મર વાંકડિયા ને અતિ કોમળ કેશનો સ્વહસ્તેલોચ કર્યો, સાથે સાથે અંદરના મોહનું પણ લુંચન કરી નાંખ્યું. અહા, દેહથી ઉદાસીનતાની એ ચરમસીમા હતી. બાહ્ય તેમજ અંતરમાં પરમ દિગંબર થયેલા એ નિર્ગ્રથમુનિરાજ તત્લાણ શુદ્ધોપયોગી થઈને આત્મધ્યાનમાં એકાગ્ર થયા...ઉપયોગની વિશુદ્ધતા વડે પોતાના આત્માને સામાયિકચારિત્રમાં સ્થિર કર્યો. (તીર્થકર મુનિરાજનું ચારિત્ર ઉત્તમ સુવિશુદ્ધ હોય છે, તેમાં કોઈ દોષ લાગતો નથી તેથી તેમને છેદોપસ્થાપના કે પ્રાયશ્વિત હોતું નથી.)

ધ્યાનમાં સ્થિર થતાં જ તે પરમશ્રમણને સાતમું ગુણસ્થાન તથા ચોથું જ્ઞાન પ્રગટ્યું, જ્ઞાન સાથે સર્વોત્કૃષ્ટ રિદ્ધિ-સિદ્ધિઓ પ્રગટી અને કષાયભાવો દૂર ભાગ્યા. મિથ્યાત્વ અને ચાર કષાયો તો અસંખ્ય વર્ષો પહેલાં પૂર્વભવોમાં જ સર્વથા નષ્ટ થઈ ચૂક્યા હતા, બીજા ચાર કષાયો આઠ વર્ષની વયે જ પ્રભુએ છોડ્યા હતા, ત્રીજા ચાર કષાયો હમણાં ધ્યાન વખતે દૂર થયા, અને ચોથા ચાર કષાયો પણ નિર્જીવ

#### ભગવાન શાંતિનાથ 💈 ૨૬૫

### [ મહાપુરાલ ]

γ.

જેવા થઈને મરશપથારીએ પડ્યા. પ્રભુ શાંતિનાથ વીતરાગતાથી શોભી ઊઠ્યાં...ચક્રવર્તી વખતની શોભા કરતાંય મુનિદશામાં તેમની શોભા એકદમ વધી ગઈ. ખરું જ છે-વીતરાગતામાં જેવી શોભા છે તેવી રાગમાં ક્યાંથી હોય ? નિર્ગ્રન્થતામાં જે સુખ છે તે પરિગ્રહમાં ક્યાંથી હોય ?-ન જ હોય. તેથી હે પ્રભો ! આપે ચક્રવર્તીપદ છોડ્યું એ કંઈ દુઃખની વાત નથી; આપેન્તો એનાથી પશ મહાન એવા પરમેશ્વરપદને લેવા માટે ચક્રવર્તીપદને છોડ્યું છે; પરમ અતીન્દ્રિયસુખ લેવા માટે ઇન્દ્રિયસુખોને છોડ્યા છે; ચંચળ અને અશુચિથી ભરેલી ૯૬૦૦૦ સીઓને છોડીને સ્થિર, અને પવિત્ર એવી મોક્ષસુંદરીમાં આપ આસક્ત થયા છો; મોક્ષનાં ત્રણ રત્નોને લઈને આપે સંસારનાં વજુ રતનો છોડ્યા છે. આ રીતે હે પ્રભો ! આપે જે ત્યાગ કર્યો ગેતના કરતાં વધુ ગ્રહેશ કર્યુ છે. ખરેખર આપે જ હેય-ઉપાદેયનો પરમ વિવેક કરનારા છો. આપ સ્વયં મોક્ષમાર્ગ છો, આપ પોતે જ ધર્મ છો. કેમંકે—

્ર આગમ વિષે કૌશલ્ય છે ને મોહદષ્ટિ વિનષ્ટ છે;

વીતરાગ ચરિતારૂઢ છે...તે મુનિમહાત્મા ધર્મ છે.

પ્રભુ શાંતિનાથે ચક્રવર્તીપદમાંથી નીકળીને પરમેષ્ઠીપદમાં પ્રવેશ કર્યો. બાર ભવના સાથીદાર એવાં તેમના ભાઈ ચક્રાયુધકુમારે પેશ પ્રભુની સાથે જ જિનદીક્ષા લીધી; બીજા હજારો રાજાઓ પશ મુનિ થયા. જેઓ મુનિ ન થઈ શક્યા એવા લાખો જીવોએ વૈરાગ્યપૂર્વક શ્રાવકનાં વ્રત લીધાં; કેટલાય તિર્યચજીવો પશ વૈરાગ્ય પામી વ્રતધારી થયા.

'અરે, જો બાહ્યવિષયોમાં સુખ હોત તો, આ ચક્રવર્તી, મહારાજા પાસે તો જગતના સર્વોત્કૃષ્ટ ભોગોપભોગ વિદ્યમાન હતા છતાં સામેથી તેને છોડીને તેઓ વનવાસી મુનિ કેમ થાત ? ને આત્મધ્યાન કેમ કરત ? અને, એ ચક્રવર્તીપદ કરતાંય અત્યારે મુનિદશામાં તેઓ વધારે સુખી છે—એ સ્પષ્ટ દેખાય છે; માટે નક્કી થાય છે કે બાહ્યસામગ્રીમાં, વિષયભોગમાં કે તેના સંગમાં કથાંય સુખ છે જ નહીં. સુખ તો ચૈતન્યસ્વરૂપની અનુભૂતિમાં જ છે. સુખ આત્માનો સ્વભાવ છે ને તેના ધ્યાનમાં જે અતીન્દ્રિય શાંતિ વેદાય છે તે સાચું પારમાર્થિક સુખ છે. '

ભગવાન શાંતિનાથની ધ્યાનદર્શા દેખીને ઘણાય જીવો આત્માના અતીન્દ્રિયસુખની પ્રતીત કરીને સમ્યગ્દર્શન પામ્યા. તીર્થકરપ્રભુના દીક્ષાકલ્યાણકનો મંગલ ઉત્સવ ઘણાય જીવોના કેલ્યાણનું કારણ થયો.

મુનિરાજ શાંતિનાથ વારંવાર શુદ્ધોપયોગી થતા હતા. દીક્ષા બાદ બે દિવસના ઉપવાસ કરીને તેઓ ધ્યાનના પ્રયોગમાં રહ્યા. ત્યાર ,બાદ ગ્રીજા દિવસે પારણા માટે મંદરપુરીમાં પંધાર્યા. અહા, સાક્ષાત મોક્ષમાર્ગરૂપ આવા અદ્ભુત ઉત્તમ સુપાત્રને પોતાના આંગણે જોતાં જ રાજા-સુમિત્રને અપાર હર્ષ થયો; તેણે ભક્તિથી પડગાહન કર્યુ—'પ્રભો ! પધારો...પધારો...પધારો !' મુનિરાજ શાંતિપ્રભુ ત્યાં ઊભા રહેતાં સુમિત્રરાજે અત્યંત પ્રસન્નતાપૂર્વક પ્રદક્ષિણા કરીને ફરી ફરી નમસ્કાર કર્યા; તે વખતે એ રાજાનું મન શુદ્ધ હતું, વચન શુદ્ધ હતા, કાર્યા શુદ્ધ હતી, આહાર શુદ્ધ હતો; તેણે ભક્તિથી પ્રભુના પગ ધોયા,—સાથે પોતાનાં પાપો પણ ધોઈ નાંખ્યા; મુનિરાજના કરકમળમાં આહારદાન દીધું. એ વખતે તેને પરમ પ્રસન્નતા હતી;—હોય જ ને ! કેમકે તીર્થકરને મુનિદશામાં પ્રથમ આહારદાનના દાતા તરીકે તેને તદ્દભવ મોક્ષગામીપણું પ્રાપ્ત થયું હતું. પોતાના મોક્ષથી કોને આનંદ ન થાય !!

### ૨૬૬ : ભગવાન શાંતિનાથ

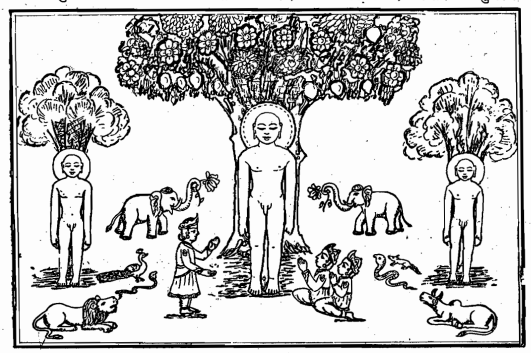
### [ મહાપુરાજ્ઞ ]

### [ આપશા ભગવંતો

તે આહારદાનની ખુશાલીમાં એ જ વખતે આકાશમાં (૧) દેવોના દુદુંભી વાજાં વાગતા હતાં; (૨) રત્નવૃષ્ટિ થતી હતી; (૩) અહો દાનં...મહા દાનં એમ કહીને દેવો તે દાનની પ્રશંસા કરતા હતા; (૪) શીતળવાયુ સહિત સુગંધી જળના છાંટણા થતા હતા; અને (૫) દેવો પુષ્પવૃષ્ટિ કરતા હતા. ત્યાં દાન ઉત્તમ હતું, દાતા મહાન હતા અને સુપાત્ર તો સર્વોત્કૃષ્ટ હતા,-તેથી પુષ્પ્યપ્રભાવે તત્કાળ ત્યાં પંચ-આશ્ચર્ય પ્રગટ્યા.

અહા, એક વખતના છ ખંડના સ્વામી અને સુવર્શરત્નના થાળમાં જમનારા, તે આજે સર્વથા વસ્ત—પાત્રના પરિગ્રહ રહિત થઈને, રાગ વગર હાથમાં જ ભોજન કરે છે.—વાહ, જૈન મુનિઓની વીતરાગતા !-તે જગતમાં અજોડ છે. ૨૮ મૂળગુણોના ધારક એ શુદ્ધ દિગંબર મુનિરાજનું ચિત્ત અતીન્દ્રિય આનંદના ભોગવટામાં એવું પ્રીતિવંત બની ગયું હતું કે પૂર્વે ભોગવેલા ચક્રવર્તીપદના ભોગોનું તેમને સ્મરશ પણ થતું ન હતું. પાંચ ઇન્દ્રિયવિષયોને તેમજ ક્રોધાદિ કષાયોને તેમણે જીતી લીધા હતા અને બાવીસ પ્રકારના પરીષહોને સહન કરવા તેઓ સમર્થ હતા. જો કે તેઓ તીર્થકર હોવાથી દેશમશક—અદર્શન વગેરે ઘણા ઉપસર્ગ--પરિષહ તો તેમને આવતા જ ન હતા. પુણ્યપ્રતાપે બધી ઋતુઓ તેમજ જમીન તેમને અનુકૂળ બની જતી હતી, તેથી શીત-ઉષ્ણ કે કાંટા-કાંકરા વગેરે પરીષહો તેમને આવતા જ ન હતા, તેમજ કોઈ ક્ષુદ્ધ જીવ જંતુઓ તેમને ઉપદ્રવ કરતા ન હતા; ઉલ્ટું તેમના સાત્રિધ્યમાં બીજાના ઉપદ્રવો પણ દૂર થઈ જતા હતા.

પરમ સામ્યભાવથી, ક્યાંય પણ રાગના પ્રતિબંધ વગર આત્મસાધના કરતા કરતા તે શાંતિનાથ મુનિરાજે, ૧૬ વર્ષ સુધી સુક્ષેત્રમાં વિહાર કર્યો. તેઓશ્રી જ્યાં જ્યાં જતા ત્યાં ત્યાં સેંકડો ગાઉ સુધી સર્વે જીવો શાંતપરિશામી થઈ જતા; ક્યાંય વેર-વિરોધ, અશાંતિ કે દુષ્કાળ રહેતા



### [મહાપુરાલ ]

ચોવીસ`તીર્થકરજ7

નહીં, મૈત્રીભાવનું પાવન ઝરશું સર્વે જીવોના અંતરમાં વહેતું હતું. ત્યાં સિંહને અઢેલીને સસલાં નિરાંતે ઊંઘતા, ગાયનું વાછડું સિંહશને પોતાની માતાની જેમ ધાવતું ને સિંહશ જીભ વડે તેને ચાટીને વહાલ કરતી. સિંહશનું બચ્ચું ગાયને પ્રેમથી ધાવતું ને ગાય નિર્ભયપશે પરમ પ્રેમથી તે બચ્ચાને જોઈ રહેતી. નોળિયો અને સર્પ બંને સાથે રમતા. પ્રભુની સમીપમાં સર્વે મનુષ્યો અત્યંત વાત્સલ્યથી એકબીજાની ધર્મભાવના પુષ્ટ કરતા. તીર્થકર શાંતિનાથ જો કે મુનિદશામાં મૌન રહેતા તોપશ, તેમની' શાંત આંખો અને ઉપશાંત મુદ્રામાંથી ઝરતો શાંતરસ-દેખીને ભવ્યજીવો આત્માના શાંતસ્વભાવને દેખી લેતા હતા. આત્માનો સ્વભાવ, કોધાદિ વગરનો કેવો શાંત છે તે પ્રભુની મુદ્રા વગર બોલ્યે પણ દેખાડી રહી હતી. જો કે પ્રભુ એકલવિહારી-જિનકલ્પી હતા છતાં ચકાયુધ વગેરે મુનિવરો તેમ જ પેલો હાથી પણ તેમની નીકટમાં જ રહ્યા કરતા હતા.-તીર્થકરનો સંગ મૂકીને દ્ ર જવાનું કોને ગમે ?

એ પ્રમાશે ૧૬ વર્ષ સુધી મૌનંપશે આત્મસાધના કરીને મોક્ષમાર્ગમાં આગળ વધતા વધતા એ શાંતિનાથ મુનિરાજ પુનઃ હસ્તિનાપુરીના સહસામ્રવનમાં પધાર્યા હસ્તિનાપુરીના પ્રજાજનો પોતાના મહારાજાને મુનિદર્શામાં દેખીને મહાન હર્ષ પામ્યા જ્યાં દીક્ષા લીધી હતી તે જ વનમાં આવીને શાંતિનાથ મુનિરાજ ધ્યાનસ્થ થયા. સાથે ચક્રાયુધ વગેરે હજારો મુનિવરો પણ તે વૈરાગ્યવનમાં આત્મધ્યાન કરતા હતા...

[–પછી ત્યાં જે મહાન આનંદકારી ઘટના બની...તેનું વર્જીન હવે વાંચશો.]. બિન્હ આ



પોષ સુદ અગિયારસનો મંગલ દિન છે' ઃબ્હસ્તિનાપુરીના સુંદર ઉદ્યાનમાં હજારો આંબા અકાળ (પોષ માસમાં) પણ પાકીને કેરીથી ઝૂમી રહ્યા છે, કેમકે મુનિરાજ શાંતિનાથ પ્રભુ તે વનમાં બિરાજી રહ્યા છે ને આત્મધ્યાન કરી રહ્યા છે. પહેલાં સુંદર્શનચંકવડે છખંડને જીતનારા પ્રભુ, હવે મુનિદશામાં શુદ્ધોપયોગ વડે મોહને જીતવા અને અખંડ જ્ઞાનને સાધવા માટે ત્રણ કરશ વડે સુસજ્જ બન્યા છે. 'મોહનો સર્વથા નાશ કરવા માટે અને નવ ક્ષાયિકલબ્ધિ સહિત કેવળજ્ઞાન સામ્રાજ્ય પ્રાપ્ત કરવા માટે, પુણ્યજન્ય એવું આ સુંદર્શનચક્ર કામ નહિ આવે'- અમે સમજીને, પ્રભુએ તે ચક્ર છોડી-દીધું ને શુક્લધ્યાનરૂપી ધર્મચક્ર ધારણ કર્યું. એ ચક્રના તેજથી ડરીને કર્મની ઘણી પ્રકૃતિઓ ક્ષય પામી ગઈ, ઘણીખરી કર્મપ્રકૃતિઓ આવતી 'અટકી' ગઈ; અરે મેઘરથના ત્રીજા ભવેથી શરૂ થયેલી ને અસંખ્ય વર્ષોથી સતત બંધાતી એવી તે

Θ

### [મહાપુરાક્ષ]

તીર્થંકરપ્રકૃતિ પશ આવતી હવે બંધ થઈ ગઈ. મોક્ષની સંપૂર્ણ સાધનામાં ઉદ્યમી તે મહા મુમુક્ષુને હવે જરાય કર્મબંધન કેમ પાલવે ? પ્રભુ મોહની ઘશીખરી સેનાનો નાશ તો પહેલાં શુદ્ધોપયોગ વડે કરી જ ચૂક્યા હતા, બાકી બચેલા નજીવા મોહને મારતાં શી વાર ! શુક્લધ્યાન ચક્રવડે ઝપાટાબંધ સંજવલનકષાય ઉપર પ્રહાર કરીને તેનો નાશ કર્યો ને વીતરાગતા પ્રાપ્ત કરી લીધી. રાગના અત્યંત અભાવને લીધે હવે તેમને કોઈ કર્મનું બંધન થતું ન હતું, માત્ર નિર્જરા જ થતી હતી. એ રીતે મોહના મોટા દરિયાને તરી ગયા પછી તરત જ ફરી બીજીવાર તે શુક્લધ્યાન-ચક્ર ચલાવીને, બાકીનાં ત્રણે ઘાતીકર્મોરૂપ 'અરિ' ને એકસાથે 'હણીને' પ્રભુ 'અરિહંત' થયા ને નવ ક્ષાયિકલબ્ધિના અખૂટ નિધાન સહિત કેવળજ્ઞાન–સામ્રાજ્ય પ્રાપ્ત કર્યું. [નમો અરિહંતાણં] પહેલાં ચક્રવડે છ ખંડ સાધવામાં પ્રભુને ૮૦૦ વર્ષ લાગેલા, જ્યારે સાધુ થઈને શાંતભાવરૂપ આ ધર્મચક્રવડે કેવળજ્ઞાનનું અખંડ સામ્રાજ્ય તો પ્રભુએ ૧૬ વર્ષમાં જ સાધી લીધું.

હે અરિહંતા ! અમને આશ્ચર્ય એ વાતનું થાય છે કે, મોહ જેવા મહાન શત્રુને તેમજ ઘાતીકર્મો જેવા ઘોર દુશ્મનોને પણ હણવા માટે આપે જરાય ક્રોધ ન કર્યો,—ક્રોધ વગર જ માત્ર શાંત-વીતરાગભાવ વડે આપે તેમને હણી નાંખ્યા. ખરેખર વીતરાગતાની તાકાત કોઈ આશ્ચર્યકારી છે...ને આપનું 'શાંતિ' નામ સાર્થક છે. જેમ હિમ-પ્રપાત પોતાની ઠંડી તાકાત વડે પણ મોટા મોટા વૃક્ષોનેય બાળી નાંખે છે, તેમ હે દેવ ! આપે પણ વીતરાગી—શાંતભાવની આશ્ચર્યકારી શક્તિવડે મહા મોહશત્રુનેય ક્ષણમાત્રમાં નષ્ટ કરી નાંખ્યો. અને તેના દ્વારા આપે અમને એમ સમજાવ્યું કે જેવી શક્તિ 'શાંતિ'માં છે તેવી શક્તિ ક્રોધમાં કે રાગમાં નથી. મોક્ષ શાંતભાવ વડે જ સધાય છે, ક્રોધવડે કે રાગ વડે નહીં. આ રીતે આપની સાધનાએ અમને શાંતિ અને ક્રોધ વચ્ચે ભેદજ્ઞાન કરાવ્યું છે. જે મહાન કાર્ય વીતરાગતા વડે આપે કર્યું તે કાર્ય શું ક્રોધી કે રાગી જીવ કરી શકે ખરા ?—કઘાપિ નહીં. અહો ! દેવ ! વીતરાગતાના બળે પોતામાંથી જ કેવળજ્ઞાન—નિધાન પ્રગટ કરીને આપ સ્વયંભૂ—પરમાત્મા થયા; અનંત ચતુષ્ટય વડે આપ ધર્મસામ્રાજ્યના નાયક ધર્મચક્રવર્તી થયા; ઈન્દ્રિયોથી પાર થઈને આપ પોતે જ પરિપૂર્ણ જ્ઞાન અને સુખરૂપે પરિણમ્યા. તે દશા પરમ ઇષ્ટ છે...તેથી જ આપની સ્તૂતિ વડે હરિ તેનું અનુમોદન કરે છે.—–

> સર્વજ્ઞ લબ્ધસ્વભાવ ને ત્રિજગેન્દ્ર–પૂજિત એ રીતે, સ્વયમેવ જીવ થયો થકો તેને 'સ્વયંભૂ' જિનો કહે. પ્રક્ષીણ ઘાતીકર્મ, અનહદ વીર્ય, અધિક પ્રકાશ ને ઇન્દ્રિય–અતીત થયેલ આત્મા જ્ઞાન–સૌખ્યે પરિણમે. અત્યંત, આત્મોત્પન્ન વિષયાતીત, અનુપ, અનંત ને

વિચ્છેદહીન છે સુખ અહો! શુદ્ધોપયોગ≂પ્રસિદ્ધને.

'અહો, એ સહજ જ્ઞાન ને સહજ સુખનો અચિંત્ય મહિમા!' પ્રભુ શાંતિનાથ સર્વજ્ઞ થઈને એવા જ્ઞાન અને સુખરૂપે પરિષ્રામ્યા. ત્રષ્નલોક આનંદમય આશ્ચર્યથી ખળભળી ઊઠચા. એ જ વખતે તીર્થંકરપ્રકૃતિરૂપી સેવિકા જઈને ઇન્દ્રાદિ દેવોને પ્રભુની સેવા માટે બોલાવી લાવી. દેવોએ આવીને અતિ ભક્તિપૂર્વક એ સર્વજ્ઞ પરમાત્માની પૂજા કરી...ને સોળમા. તીર્થંકરના કેવળજ્ઞાન-કલ્યાષ્ટકનો મહોત્સવ કર્યો. કુબેરે દેવલોકની ઉત્તમ સામગ્રી વડે દિવ્ય શોભાવાળા સમવસરષ્ટની રચના કરી; ઇન્દ્રાષ્ટ્રીએ તેમાં રત્નોની રંગોળી પૂરી; કરોડો દુદુંભીવાજાં મધુર અવાજે ભવ્ય જીવોને બોલાવવા ચોવીસ તીર્થકર ] 🗸

### [ મહાપુરાજ ]

#### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૬૯

લાગ્યા કે આવો રે આવો...હે જીવો !ે જેને મોક્ષ સાધવો હોય તે અહીં આવો. આત્મકલ્યાણ કરવા માટે બીજા બધા કાર્યો છોડીને અહીં આવો ને આ શાંતિનાથ પ્રભુને સેવો. આત્માના અનંત-અક્ષય નિધાન જોવા હોય તો આ પ્રભુના વીતરાગમાગૃનિ સેવો.—

> ભો ભો ભવ્યો ! અવધૂશી પ્રમાદો સહુ ને, આવી સેવો, શિવપુરીતશા, સાર્થવાહુ પ્રભુને.

હસ્તિનાપુરીના ભાગ્યવાન નગરજનોએ શાંતિનાથ પ્રભુના ગર્ભ-જન્મ-તપ એ ત્રશ કલ્યાશક પહેલાં જોયા હતા એ આજે ચોથા જ્ઞાનકલ્યાશકનો મહાન ઉત્સવ પોતાની નગરીમાં નજરે જોયો. અહા, ધન્ય તે નગરી...ને ધન્ય તે જીવો !

જે વખતે શાંતિનાથ પ્રભુને પંચમજ્ઞાન પ્રગટ્યું તે જ વખતે તેમના ભાઈ ચક્રાયુધ મુનિરાજને પંશ તેમની સમીપમાં ચોથું જ્ઞાન પ્રગટ્યું. બે ભાઈ-એક તીર્થકર થયા ને બીજા તેના ગણધર થયા. દિવ્ય 'સમવસરણની બારસભા દેવો—મનુષ્યો ને તિર્થંચોથી ઊભરાઈ ગઈ. આશ્ચર્ય છે કે ત્યાં જગ્યાના માપ કરતાં બેસનારા જીવોની સંખ્યા ઘણી વધારે હોવા છતાં જરાય ભીડ થતી ન હેતી. પ્રભુના દર્શનમાં સૌ એવા લીન હતા કે કોઈ આકુળતા ન હતી. પ્રભુની દિવ્ય વાણી સર્વાંગેથી નીકળી, તે સૌએ શાંતિપૂર્વક સાંભળી. પ્રભુએ આત્મતત્ત્વનો પરમ ગંભીર મહિમા બતાવતાં કહ્યું છે છે.

હે જીવો !- આ જીવતત્ત્વ પોતે સ્વતંત્ર સત્ છે; તે અનાદિ અનંત પોતાના ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રુવસ્વરૂપમાં વર્તનારું છે; જ્ઞાન ને આનંદ તેનો મુખ્ય સ્વભાવ છે-કે જે જીવ સિવાય બીજે ક્યાંય નથી. દરેક આત્માં પોતાના સ્વકીય અસંખ્ય પ્રદેશોમાં રહીને પ્રત્યેક સમયે જાશે છે ને પરિષ્ઠામે છે તેથી તે 'સમય' છે.

૪ તે જ્ઞાન અને પરિષ્ઠામનસ્વરૂપ આત્મા, સ્વ—પરનું ભેદજ્ઞાન કરીને જ્યારે પરથી વિભક્ત પોતાના જ્ઞાનસ્વરૂપને જાણે છે ને તેમાં જ એકત્વરૂપ પરિષ્ઠામે છે ત્યારે તે 'સ્વસમય' છે, તે સુંદર છે, તે જ 'શુદ્ધ' અને સુખી છે. પણ તે આત્મા, જ્યાં સુધી પોતાના જ્ઞાનસ્વરૂપને ભૂલીને, પરને જાણતાં પર સાથે કે રાગાદિ સાથે એકત્વરૂપે પરિષ્ઠામે છે ત્યાં સુધી તે પરસમય છે, તેમાં વિખવાદ છે, અશુદ્ધતા છે અને દુઃખ છે.

♥ માટે હે જીવો! તમે જ્ઞાને અને રાગનું ભેદજ્ઞાને કરીને, રાગ વગરના શુદ્ધ સમ્યગ્દર્શન,-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ મોક્ષમાર્ગમાં જ આત્માને દઢપણે પરિણમાવો. અમે સૌ અર્હત-તીર્થકરો આ જ ઉપાયથી મોક્ષ પામ્યા છીએ, ને તમારે માટે પણ મોક્ષનો આ જ એક ઉપાય છે.

> દર્શન વળી નિત્ય જ્ઞાન ને ચારિત્ર સાધુ સેવવાં; પણ એ ત્રણે આત્મા જ કેવળ જાણ નિશ્વય દષ્ટિમાં. તું સ્થાપ નિંજને મોક્ષપંથે, ધ્યા–અનુભવ તેહને, તેમાં જ નિત્ય વિહાર કર,વનહિ વિહર પરદ્રવ્યો વિષે.

#### [ આપશા ભગવંતો

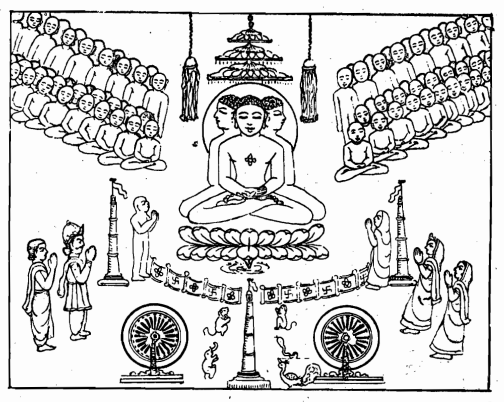
### [ મહાપુરાલ ]

#### ૨૭૦ : ભગવાન શાંતિનાથ 🛛

<sup>6</sup>ટેં બસ, મોક્ષમાર્ગ શુદ્ધ સ્વદ્રવ્યમાં જ સમાય છે, રાગનો કોઈ અંશ તેમાં નથી. સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્રરૂપ શુદ્ધભાવે પરિષ્ઠામેલો આત્મા પોતે જ મોક્ષકારષ્ઠા છે ને પોતે જ મોક્ષરૂપ છે. આ રીતે 'શુદ્ધઆત્મા' જ સાધ્ય છે. આવા નિજપરમતત્ત્વને જાાશીને તેની જ અંતર્મુખ શ્રદ્ધા કરો ને તેમાં જ ઉપયોગને એકાગ્ર કરીને ઠરો…તમને પરમ સુખ થશે.

> આમાં સદા પ્રીતિવંત બન, આમાં સદા સંતુષ્ટ ને આનાથી બન તું તૃપ્ત, તુજને સુખ અહો! ઉત્તમ થશે.

આહાહા, શી મધુરી એ વીતરાગ વાશી ! તીર્થંકર પરમાત્માનો આવો ધર્મોપદેશ સાંભળીને ઘશા જીવો આત્મજ્ઞાન પામ્યા, ઘશા જીવોએ શ્રાવકધર્મ તેમ જ ઘશા જીવોએ સાધુધર્મ અંગીકાર કર્યો. પંદરમા તીર્થંકર ધર્મનાથ પ્રભુના મોક્ષગમન પછી લગભગ ત્રશ સાગરોપમનો દીર્ઘકાળ વીત્યા બાદ સોળમા શાંતિનાથ તીર્થંકર થયા. તેમના ધર્મદરબારમાં ચક્રાયુધ–પ્રધાન ૩૬ ગશધર બિરાજતા હતા; ૮૦૦ શ્રુતકેવળી, ૪૧૮૦૦ ઉપાધ્યાય, ૩૦૦૦ અવધિજ્ઞાની–મુનિવરો, ૬૦૦૦ વિક્રિયા ઋદ્ધિવંત મુનિવરો, ૪૦૦૦ મનઃપર્યયજ્ઞાની અને ૨૪૦૦ વાદવિદ્યામાં પારંગત મુનિવરો હતા; ૬૦૩૦૦ આર્થિકાઓ હતા; સમ્યત્વાદિથી સુશોભિત ધર્માત્મા શ્રાવકો બે લાખ ને શ્રાવિકાઓ ચાર લાખ હતા.–સૌ મોક્ષની ઉપાસના કરતા હતા. સમ્યગ્દર્શન પામનારા તિર્યંચો અને દેવોનોય પ્રભુના દરબારમાં પાર ન હતો.



અને આ બધાય ધર્મવૈભવ ઉપરાંત, અતિ દિવ્ય શ્રીમંડપની ઉપરના ગગનમાં પ્રભુની સમકક્ષ,

### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૭૧

### [ મહાપુરાલ ]

સર્વે આત્મિક ગુણોમાં પ્રભુની સમાન એવા ૪૦૦૦ કેવળજ્ઞાની-અરિહંત ભગવંતો બિરાજમાન હતા. અહો, જિનેશ્વરોનો મંગળ મેળો !-એને જોતાં મુમુક્ષુનયનો તૃપ્ત-તૃપ્ત થઈ જતા હતા ને ધરાઈ-ધરાઈને ધર્મનું અમૃત પીતા હતા. સમવસરણ એટલે ધર્મચક્રવર્તી-તીર્થંકર પ્રભુનો ધર્મદરબાર ! તેની અદ્ભુતતાની શી વાત !! એ ધર્મદરબારમાં ધર્મનો તો મહા ભંડાર છે ને પાપનો તો પ્રવેશ પણ નથી; ત્યાં પાપી જીવો હોતાં નથી. બહારથી આવેલા પાપી જીવો પણ પ્રભુના દર્શનથી ધર્મી બની જાય છે ને શાંતિ પામે છે. અહો, શાંતિનાથ ભગવાને વીતરાગ ધર્મના ઉપદેશવડે જગતના જીવોને અપૂર્વ શાંતિ પમાડી. તેમને નમસ્કાર હો. [પંદરમા તીર્થંકરના શાસનના અંતિમ ભાગમાં લાખો-કરોડો વર્ષો સુધી ધર્મનો જે વિચ્છેદ હતો તે શાંતિનાથ પ્રભુના અવતારથી દૂર થયો, ને ફરી પરંપરા ચાલુ થઈ. તે આજ પર્યન્ત અચ્છિત્રધારાએ ચાલુ છે; વચ્ચે વિચ્છેદ થયો નથી.]

મમવસરામાં પ્રભુનો ધર્મોપદેશ પૂરો થતાં ઇન્દ્રોએ ૧૦૦૮ મંગળ નામો વડે પ્રભુની સ્તુતિ કરી. હે દેવ ! ઇન્દ્રને આપનો ગુણમહિમા પ્રસિદ્ધ કરવા માટે ભલે ૧૦૦૮ નામો શોધવા પડ્યા, પરંતુ અમે તો માત્ર એક સર્વજ્ઞતા' વડે જ આપના સર્વગુણમહિમાને જાણી લઈએ છીએ. હે પ્રભો ! જ્યાં આપની સર્વજ્ઞતાને લક્ષમાં લઈએ છીએ ત્યાં આપના અનંત ગુણોનો એક સાથે સ્વીકાર થઈ જાય છે. વચન વડે તો સંખ્યાત જ ગુણો, ને તે પણ ક્રમથી જ બોલી શકાય છે, ત્યારે સર્વજ્ઞતાદિ કોઈપણ ગુણવડે આપની અભેદઅનુભૂતિ કરતાં આપનો સર્વગુણસમ્પન્ન આત્મા અમારી સ્તુતિમાં અમારી અનુભૂતિમાં સમાઈ જાય છે એટલે શુદ્ધાત્માનો અનુભવ થઈને અમારા મોહનો ક્ષય થાય છે. અહો દેવ ! આપના ઉપદેશથી સિંહ અને સંપે જેવા ક્રૂર તિર્યંચો પણ વિશુદ્ધપરિણામ વડે સ્વર્ગને પામે છે, તો પછી અમારા જેવા ભેવ્ય મનુષ્યો મોક્ષને પામે-એમાં શું આશ્ચર્ય છે !

્રપ્રભો ! આપ તો શુદ્ધ આત્મામાંથી, જુ ઉત્પત્ર પૂર્શ અતીન્દ્રિયસુઅને અનુભવનારા છો; આપને મોહ, નથી તેથી ભોજન–પાશીનું ગ્રહશ પશ નથી. કેવળજ્ઞાનની સાથે આપનો આ એક આશ્ચર્યકારી અતિશય છે કે, પચ્ચીસ હજાર વર્ષો સુધી અરિહંત દશામાં મનુષ્યદેહસહિત વિચરવા છતાં આપને કદીપશ ભૂખ–તરસની વેદના ન થઈ ને કદી ખોરાક–પાશીનું ગ્રહશ ન કર્યું. આહાર વગર જ આપનામાં અનંતવીર્ય ને અનંતસુખ હતું. હા, જો કે આપને હજી વેદનીયકર્મ હતું પરંતુ મોહકર્મના સાથ વગરનું તો બિચારું સાવ મરેલા જેવું હતું. આત્મામાં તેની કોઈ અસર ન હતી; અને શરીરની સુંદરતાને સાચવનારા પુશ્યપરમાશુઓ આહાર વગર સ્વયમેવ શરીરમાં આવી જતા હતા. પ્રભો ! જેઓ આપની સર્વજ્ઞતાને કે આપના પૂર્શ સુખને નથી ઓળખતા એવા અજ્ઞાનીજનોની બુદ્ધિમાં, આપના કેવળજ્ઞોનનો આ અતિશય પ્રતીતિમાં આવવો મુશ્કેલ છે, કેમકે વિષયો વગરના આત્મસુખને તેઓ જાણતા નથી. વળી હે જિનેશ ! આપ લોકોત્તર છો, સામાન્ય મનુષ્યની માફક, નથી તો આપના શરીરની છાયા પડતી, નથી આંખ મટકું મારતી, નથી આપ પૃથ્વી પર ચાલતા, આપ ચારે દિશાથી દેખાનારા ચતુર્મુખ–ભગવંત છો; અને એકસાથે બધી ભાષાઓ બોલવા છતાં મોઢું નથી ખોલતા,–એ પણ શું આશ્ચર્યની વાત નથી ? આવું આશ્ચર્ય હે કેવળી પરમાત્મા ! આપના સિવાય બીજે ક્યાં છે ?

વળી હે અચિંત્ય સામાર્થ્યવાળા સર્વજ્ઞ પ્રભુ ! સર્વે પદાર્થોને જાણવામાં આપને જ્ઞાનનો ક્રમ નથી, આપનું જ્ઞાન અક્રમ છે, ગગનમંડળમાં મંગલ વિહાર વખતે આપના પગલામાં પણ ક્રમ નથી, ક્રમથી પગલા ભર્યા વગરનું આપનું ગમન છે. આ રીતે જ્ઞાન અને ગમન બંનેમાં આપ ક્રમથી રહિત છો. આપેના શ્રીવિહાર વખતે આગળ-આગળ આપના ધર્મ વિજયને પ્રસિદ્ધ કરતું એક હજાર આરાવાળું રત્નમય

#### ૨૭૨ : ભગવાન શાંતિનાથ

### [• મહાપુરાજ્ઞ ]

ધર્મચક્ર, કરોડો વાજાં અને કરોડો ધજાઓ સહિત ચાલે છે. ચક્રવર્તીપદ વખતે આપના ચક્રની સેવા એકહજાર દેવો કરતા હતા, અત્યારે તીર્થંકરપદ વખતે આપના ધર્મચક્રને અસંખ્ય દેવો સેવી રહ્યા છે; એનો પ્રભાવ ત્રણે લોકમાં વર્તે છે.

હે શાંતિનાથ પ્રભો ! પૂર્વ ભવમાં બે વખત આપ તીર્થંકરના પુત્ર થયા, ઇન્દ્રસભામાં આપની પ્રશંસા થઈ, મહાવીર-તીર્થંકરના આત્મા સાથે પશ (ત્રિપૃષ્ઠના ભવમાં) આપને મામા-ભાશેજનો સંબંધ થયો, આપ બળભદ્ર થયા, ચક્રવર્તી પશ થયા, ઇન્દ્ર થયા, સવર્ધિસિદ્ધિમાં પશ ગયા, અંતિમ ભવમાં ફરીને બીજીવાર ચક્રવર્તી થયા, કામદેવ થયા, ને છેવટે જિનદેવ થઈને તીર્થંકર પશ થયા; અને હવે સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધપદવીને ધારણ કરવાની તૈયારી છે. આ ભરતક્ષેત્રમાં ૨૫૦૦૦ વર્ષ સુધી તીર્થંકરપશે મંગલવિહાર કરીને આપે મોક્ષનો માર્ગ ખુલ્લો કર્યો. હે દેવ ! આપના અવતાર પહેલાં સાત તીર્થંકરપશે મંગલવિહાર કરીને આપે મોક્ષનો માર્ગ ખુલ્લો કર્યો. હે દેવ ! આપના અવતાર પહેલાં સાત તીર્થંકરોના શાસનના અંત ભાગમાં ધર્મનો વિચ્છેદ થયેલો, પરંતુ આપશ્રીએ પ્રસિદ્ધ કરેલો મોક્ષમાર્ગ નિર્બાધપશે આજે પંચમકાળમાં પણ અચ્છિત્રપશે ચાલી રહ્યો છે. તેથી પુરાશકાર ગુણભદ્રસ્વામી કહે છે કે 'હે બુદ્ધિમાન જીવો ! ભગવાન શાંતિનાથનું તમે શરશ લ્યો, કેમકે આજે જે ધર્મશાસન પ્રવર્તી રહ્યું છે…જે મોક્ષમાર્ગ ચાલી રહ્યો છે તેના 'આદ્યગુરુ ભગવાન શાંતિનાથ' છે.—

### देवेनाभिहितस्त्वनेन समगादव्याहतः स्वावधिं । तत् शांतिं समुपेत तत्र भवतां आद्यं गुरुं धोधनाः ।।

### (महापुराझ-ઉत्तरपुराझ : इउ-५१०)

ભગવાન શાંતિનાથ, ચક્રવર્તીપદમાં ૨૫૦૦૦ વર્ષ રહ્યા અને તે છોડ્યા પછી ધર્મચક્રવર્તી થઈને તીર્થંકરપદે પણ ૨૫૦૦૦ વર્ષ રહ્યા; અંતે, જેમ ચક્રવર્તીપદ છોડ્યું તેમ હવે તીર્થંકરપદને પણ છોડીને પ્રભુ મોક્ષમાં જવા માટે તૈયાર થયા. જ્યારે તેમનું આયુ એકમાસ બાકી રહ્યું ત્યારે તેઓ સમ્મેદશિખર પરં આવીને સ્થિર થયા. વિહાર અને વાશી બંધ થયા. વૈશાખ વદ ૧૪ના રોજ ત્રીજા શુક્લધ્યાનવડે સમસ્ત યોગોનો નિરોધ કરીને પ્રભુ અયોગી થયા ને બીજી જ ક્ષણે ચોથા શુક્લધ્યાનમાં પ્રવેશ કર્યો. કર્મની ૧૪૮ પ્રકૃતિમાંથી, સમસ્ત ઘાતીકર્મો સહિત કુલ ૬૩ પ્રકૃતિઓનો તો સર્વથા નાશ પ્રભુએ કેવળજ્ઞાન પામતા પહેલાં જ કરી નાંખ્યો હતો; બાકીની ૮૫ માંથી ૭૨નો (અથવા તેમાંથી જેટલી હોય તેટલીનો) સંસારના દ્વિચરમ સમયમાં નાશ કર્યો; અને બાકીની ૧૩ કર્મપ્રકૃતિનો ચરમસમયમાં નાશ કરીને પ્રભુ મુક્ત થયા, સિદ્ધ થયા, અશરીરી થયા, કર્મરહિત થયા, વિભાવરહિત થયા, પૂર્ણ શુદ્ધસ્વભાવરૂપે પરિણમ્યા; અનાદિ સંસારતત્ત્વને સર્વથા છોડીને પોતે સ્વયં અભૂતપૂર્વ એવા મોક્ષતત્ત્વરૂપ થઈ ગયા ને સિદ્ધાલયમાં જઈ બિરાજ્યા. ત્યાં સર્વે ચૈતન્યગુણો એ જ તેમનું શરીર છે, ચૈતન્યસ્વભાવનું નિબધિપણું એ જ તેમનું સર્વોત્કૃષ્ટ પરમ સુખ છે. હવે અનંત-અનંતકાળ સુધી સદાય તેઓ સિદ્ધપશે જ રહેશે. અહા, એ સિદ્ધપદનો અપાર મહિમા સ્વાનુભવવડે જ સમજાય છે. બધાય સંતો એ સિદ્યપદને ચાહે છે, ને તેનો કેવો અદ્ભુત મહિમા ગાય છે—તે તમે પણ જરાક સાંભળો.—

> કર્માષ્ટવર્જિત, પરમ, જન્મ–જરા–મરશહીન શુદ્ધ છે; જ્ઞાનાદિ ચાર સ્વભાવ છે, અક્ષય, અનાશ અભેઘ છે. અનુપમ, અતીન્દ્રિય, પુશ્ય–પાપવિમુક્ત અવ્યાબાધ છે, પુનરાગમન વિરહિત, નિરાલંબન, સુનિશ્ચળ, નિત્ય છે.

### [ મહાપુરાજ્ઞ ]`

જ્યાં દુઃખ નહિ, સુખ જ્યાં નહીં, પીડા નહીં, બાધા નહીં, જ્યાં મરણ નહિ, જ્યાં જન્મ છે નહીં, ત્યાં જ મુક્તિ જાણવી. નહિ ઇન્દ્રિયો, ઉપસર્ગ નહિ, નહિ મોહ, વિસ્મય જ્યાં નહીં, નિદ્રા નહીં, ન ક્ષુધા તૃષા નહિ, ત્યાં જ મુક્તિ, જાણવી. દેગ–જ્ઞાનકેવળ, સૌખ્યકેવળ, વીર્યકેવળ હોય છે, અસ્તિત્વ, મૂર્તિવિહીનતા, સપ્રદેશમયતા હોય છે. અશરીર ને અવિનાશી છે, નિર્મળ અતીન્દ્રિય શુદ્ધ છે, જ્યમ લોકઅગ્રે સિદ્ધ, તે રીત જાણ રે તુજ આત્મને.

—આ પ્રમાશે સિદ્ધપદનો અપાર મહિમા કરીને જૈન સંતો એમ બતાવે છે કે : આપશું આત્મસ્વરૂપ પશ ખરેખર આવું જ છે; સિદ્ધપદ તે જ આત્માનું નિજપદ છે. અને તીર્થકરાદિ પુરાશપુરુષોનું જીવન આપશને આવા સિદ્ધપદની સાધના કરવાનું જ બતાવે છે.

પ્રભુ શાંતિનાથની સાથે તેમના ભાઈ ચૂકાયુધ—ગણધર પણ કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવીને મોક્ષપદ પામ્યા. ભવોભવના સાથી મોક્ષગમનમાં પણ સાથીદાર બન્યા...ધન્ય એમનું જીવન ! પ્રભુના મોક્ષગમન વડે સમ્મદેશિખરની જે ટૂંક પાવન થઈ તે' ટૂંકનું નામ 'કુંદપ્રભા.' વાહ, કેવું સરસ નામ ! કેવું મજાનું ધામ !

શાંતિનાથ જિનરાજકી કુંદપ્રભ ટૂંક હૈ જેહ, મન-વચન-તન કર પૂજહું શિખરસમ્મેદ યજેહ.

તે કુંદપ્રભા ટૂંકની ઉપરના સિદ્ધાલયમાં લોકમાં સૌથી ઊંચા સ્થાને, જ્યાં પૂર્વના અનંતાનંત સિદ્ધજીવો બિરાજતા હતા તેમની સાથે તેઓ પણ શાશ્વતપણે બિરાજમાન થયા ને અત્યારે પણ બિરાજી રહ્યા છે.

પ્રંભુશ્રી શાંતિનાથના મોક્ષકલ્યાશક પ્રસંગે ઇન્દ્રે નિવંશિમહોત્સવ કર્યો અને ફરીથી 'આનંદ' નામનું અતિ ભવ્ય નાટક કર્યું...તેમાં શ્રીપેશરાજાથી માંડીને શાંતિનાથ તીર્થંકર સુધીના ૧૨ ભવમાં પ્રભુએ જે મોક્ષસાધના કરી તે અદ્ભુત રીતે બતાવ્યું. અહા, એ નાટક-દ્વારા પ્રભુનું જીવન દેખીને ઘશાય જીવો મોક્ષસાધનામાં પ્રેરાયા. નાટકદ્વારા પ્રભુના ગુણોનું સ્મરણ કરતાં ઇન્દ્ર કહે છે કે---હે નાથ ! આપ 'કામદેવ' હોવા છતાં કામને તો આપે નષ્ટ કર્યો હતો, તેથી હે પ્રભો ! આપને 'કામદેવ' તરીકે ઓળખાવતાં અમને શરમ આવે છે; આપ ખરેખર કામદેવ નહિ પણ કામના શત્રુ એવા 'ધર્મદેવ' છો.

ં કુલળી હે દેવ ! આપને ચક્રવર્તી મેહારાજા તરીકે ઓળખાવતાં પણ અમને સંતોષ નથી થતો, કેમકે આપે તો/તે છ ખંડના સામ્રાજ્યને તરણાંની જેમ ત્યાગીને કેવળજ્ઞાનવડે અખંડ વિશ્વનું સામ્રાજ્ય પ્રાપ્ત કર્યું હતું. જેનો આપે ત્યાગ કર્યો તેના વડે આપનો મહિમા કેમ થાય?

વળી હે પ્રભો ! ત્રણલોકમાં શ્રેષ્ઠ આપનો દેહ અતિશય રૂપવાન હતો--એ ખરું, પણ આપના ચૈતન્યની અતીન્દ્રિય સુંદરતા પાસે શું એની કાંઈ કિંમત ખરી ?--નહીં; કેમકે જ્યારે આપ સિદ્ધપુરીમાં

ચોવીસ તીર્થકર ] `

૨૭૪ : ભગવાન શાંતિનાથ

# [ મહાપુરાલ ]

[ આપશા ભગવંતો

પધાર્યા ત્યારે એ ચૈતન્યની સુંદરતાને તો સાથે જ લઈ ગયા, પણ દેહની દિવ્ય—સુંદરતાનો આપે ત્યાગ કર્યો એટલે તે તો પુદ્દગલમાં વિલીન થઈ ગઈ. અહા, આ કાર્ય દ્રારા તો આપે અમને જડ—ચેતનનું ભેદજ્ઞાન કરાવ્યું. આજે પણ આપના સ્વરૂપનું ચિંતન કરતાં જગતના જીવોને ભેદજ્ઞાન થાય છે ને તેઓ મોક્ષના પંથમાં આવે છે. આપનું શાસન જયવંત છે.

> શાંતિનાથ–તીર્થંકર અને ચક્રાયુધ–ગણધર એ બંને જીવો ૧૨ ભવ સુધી સાથે રહીને અંતે મોક્ષ પામ્યા; તે આ પ્રમાણે––

(૧) પ્રભુ શાંતિનાથ જ્યારે શ્રીપેશરાજા હતા ત્યારે ચક્રાયુંધ તેમની 'અનિંદિતા' નામની રાશી હતી.

(૨) બંને જીવો ભોગભૂમિમાં ઉપજ્યા.

(૩) પહેલા સ્વર્ગમાં શ્રીપ્રભદેવ તથા વિમલપ્રભદેવ થયા.

- (૪) શાંતિનાથનો જીવ, અમિતતેજ–વિદ્યાધર થયો ને તેને સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ થઈ. ચક્રાયુધનો જીવ (ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવનો પુત્ર) શ્રીવિજય થયો. (તેઓ બંને પરસ્પર એકબીજાના બનેવી હતા.)
- (૫) ૧૩મા સ્વર્ગમાં રવિચૂલ અને મશિચૂલ દેવ થયા.
- (૬) અપરાજિત-બળદેવ તથા અનંતવીર્ય-વાસુદેવ થયા.
  - (૭) શાંતિનાથ અચ્યુતસ્વર્ગમાં ઇન્દ્ર થયા; ચક્રાયુધ (નરકે જઈ, વિદ્યાધર થઈ પછી) અચ્યુતુસ્વર્ગમાં પ્રતીન્દ્ર થયા.
  - (૮) શાંતિનાથનો જીવ વજ્રાયુધ ચક્રવર્તી (તે ક્ષેમંકર તીર્થંકરનો પુત્ર) થયો અને ચક્રાયુધનો જીવ તે વજ્રાયુધનો પુત્ર થયો.
  - (૯) બંને જીવો પ્રૈવેયકમાં અહમિન્દ્રો થયા.
  - (૧૦) વિદેહમાં ઘનરથ-તીર્થંકરના પુત્રો મેઘરથ તથા દઢરથ થયા.
  - (૧૧) બંને જીવો સર્વાર્થસિદ્ધિમાં ગયા.
  - (૧૨) શાંતિનાથ કામદેવ,-ચક્રવર્તી,-તીર્થંકર થયા. ચક્રાયુધ તેમના ભાઈ અને ગણધર થયા.

### [અંતે ભવચકનો અંત કરીને બંને જીવો મોક્ષમાં બિરાજે છે.]

તે મોક્ષગામી મહાત્માઓના મંગલ જીવનનું ચિંતન સર્વે જીવોને શાંતિ આપો, સર્વેજીવોનું કલ્યાણ કરો; સર્વત્ર મંગળ હો. અહા, સત્પુરુષની એક ક્ષણભરની સંગતિથી પણ જીવનું કલ્યાણ થાય છે, તો પછી ભવસુધી અત્યંત સૌહાર્દપૂર્વક તીર્થંકરના આત્માનો સંગ કરનાર ભવ્યાત્મા મોક્ષનું પરમ સુખ પામે-એમાં શું આશ્ચર્ય છે !

પ્રભુ શાંતિનાથનું જીવન ખરેખર અદ્ભુત છે, સંસારના સાધારશ જીવોની વાત તો દૂર રહો, તીર્થંકર કે ચક્રવર્તી વગેરે ૬૩ શ્લાકા--મહાપુરુષોમાં પણ, શાંતિનાથ ભગવાન- જેવી બાર ભવ સુધી વૃદ્ધિગત વિભૂતિ બીજાું કોણ પામ્યું છે ?--પણ એ બધી બાહ્ય-વિભૂતિ આત્માથી બહાર ! અંદરની ચૈતન્યવિભૂતિમાં તો બધાય મોક્ષગામી જીવો એકસરખા ! માટે--

હે ભવ્યજીવો ! તમે આત્માનું કલ્યાણ ચાહતા હો તો, સંપૂર્ણ ચૈતન્યવૈભવસંપન્ન એવા આત્માનું ચિંતન કરો; પ્રભુ જેવું પોતાના આત્માનું સ્વરૂપ છે–તેનું ધ્યાન ધરો; એ જ પ્રભુ શાંતિનાથની ઉપાસના

### ભગવાન શાંતિનાથ : ૨૭૫

# [ મહાપુરાજ ]

ચોવીસ તીર્થકર ]

છે ને એ જ પૂર્ણ શાંતિરૂપ મોક્ષનો પંથ છે. શાંતિનાથ તીર્થંકરદેવે પ્રકાશિત કરેલો આ મોક્ષપંથ ભરતક્ષેત્રમાં આજેય અચ્છિત્રપણે ચાલી રહ્યો છે…તમે હૃદયમાં તે શાંતિનાથ પ્રભુનું સ્મરણ કરીને આજે જ મોક્ષમાર્ગને અનુસરો.

> ધ્રુવ, અચલ ને અનુપમગતિ પામેલ શાંતિનાથને, કરું યાદ મારા આત્મમાં સમ્યક્ત્વભાવ જગાડીને. છે સુખ સાચું આપનું, ચાખી અહો મુજ આત્મમાં, એ સિદ્ધસુખને સાધતો આવી રહ્યો તુજ પાસમાં. પુરાણ અદ્ભુત આપનું આ ગૂંથીને ગુજરાતીમાં,

બસ, જીવને થાય પવિત્ર મારું એ જ આશા દ્વદયમાં.

હે પ્રભુ શાંતિનાથ! આજે આપના જન્મ–દીક્ષા અને મોક્ષ એ ત્રશકલ્યાશકના મંગલદિને આપના આ પવિત્ર જીવનનું આલેખન સોનગઢ–જિનમંદિરમાં આપના અભિષેકપૂર્વક પુરું થાય છે; તે અમને પશ આપના જેવા કલ્યાશપદની પ્રાપ્તિનું કારશ હો.

(वीर संवत २ ५०८ छेठ वह १४)

[પંચમ ચક્રવર્તી અને સોળમા તીર્થંકર ભગવાન શાંતિનાથનું પવિત્ર અને ધર્મરોમાંચક પુરાશ અહીં પૂરું થયું.]

\* \* \*

જિજ્ઞાસા : જે શાંતિની જાત કદી જોઈ નથી-અનુભવી નથી, તેનો પ્રયત્ન કઈ રીતે થાય?

ઉત્તર : જેને અંદરથી સાચી જિજ્ઞાસા ઉપડી છે, તે ખોટી શાંતિમાં સંતોષ પામતો જ નથી તેને એવો ભાસ થાય છે કે આ શાન્તિ તે સાચી શાન્તિ નથી, કેમ કે આમાં તો આકુળતા ભાસે છે. સાચી શાન્તિમાં આકુળતા ન હોય. ભલે તેશે પૂર્વે સાચી શાન્તિની જાતિ કદી અનુભવી નથી. છતાં તેને સાચી જિજ્ઞાસા ઉપડી હોવાથી મંદકષાયવાળી શાંતિને સાચી શાન્તિ માનતો નથી, પણ તેનાથી પાર, સાચી શાંતિની જાતિ જ જોુદી છે, કે જેમાં બિલકુલ આકુળતા છે જ નહિ—એવું તેને ભાવભાસન હોવાથી તે સાચી શાન્તિનો–સાચા સુખનો પ્રયત્ન કર્યા કરે છે. બીજા કોઈ ભાવોમાં તે સંતોષાઇ જતો નથી.